محمود عثمان رزق

السودان مهبط التوراة ومجمع البحرين

> دار "إي-كتب"، لندن، 2019 الطبعة الثانية

Dr. Binibrahim Archive

### المؤلف في سطور



#### محمود عثمان رزق

تاريخ ومكان الميلاد: 10 رمضان 1380 ه الموافق الأحد فبراير 1961م بمدينة شندي المؤهلات العلمية: - ماجستير في ادارة مؤسسات التعليم العالي من جامعة كابلن بالولايات المتحدة الأمريكية.

- بكلاريوس علوم سياسية من جامعة أيوا lowa بالولايات المتحدة الأمريكية
- بكلاريوس صحافة واعلام من جامعة أيوا lowa بالولايات المتحدة الأمريكية

#### خبرات العمل العام:

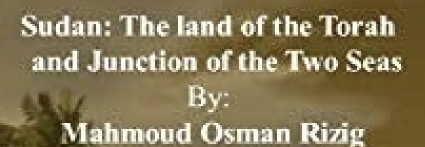
- رئيس اتحاد الطلبة المسلمين بجامعة أيوا بالولايات المتحدة
- شارك في تأسيس عدد من المراكز الإسلامية بالولايات المتحدة
  - أسس وأدار عددا من المؤسسات التعليمية بالولايات المتحدة
- شارك في تأسيس عدر من منظمات المجتمع المدنى بالسودان
- أحد مهندسي مبادرة أهل الله للصلاح ذات البين في دارفور التي أصبحت مخرجاتها أساساً لاتفاقية الدوحة.
- قدم في عام 1995 مشروعاً لمعهد الدراسات الاستراتيجية يدعو فيه لتأسيس مكتبة وطنية، ومكتبات ولائية، ومكتبات عامة، ومكتبات رئاسية.

#### الخبرات العملية:

- تقلب في عددٍ من الوظائف الإدارية غير الحكومية
  - يعمل في القطاع الخاص رجل أعمال.

#### النشاط الفكري:

- له كتاب "الحساب الفلكي وتحديد بداية ونهاية الشهور العربية".
  - له كتاب "الدستور الدائم: مقترح ومفاهيم"
    - له عدد من المخطوطات التي لم تنشر بعد.
- نشر مقالاتٍ وبحوث متنوعة تجاوزت ال 130 في الصحف السودانية وشبكة الإنترنت.
  - لا ينتمي سياسياً لأيّ حزب، ولا جماعةٍ، ولا مذهب من المذاهب.
    - له اجتهاداتُ ونظرات خاصة في مجال السياسية والفقه.



يطرح هذا الكتاب تحدياً جديداً أمام الباحثين والمفسرين وقراء التاريخ. إذ أنّه ينطلق من نظرية تنسف المتداول ابتداء من مكان نزول التوراة، والمكان الذي انفلق عنده البحر لكي يعيره بنو إسرائيل.

بل إنّه يتحدى الإعتقاد السائد بأن يكون رمسيس الثاني هو فرعون موسى الذي "غشيه من اليمُ ما غشيه"

وهو يقدم قراءة متأنية لآيات الفرآن الكريم التي تناولت قصة موسى وفرعون ومصائر يني إسرائيل وترحالهم، ويثنيع من الخطوات ما لم يتنبعه كثيرٌ من الباحثين الذين سيقوه.

(الناشر)

ألاف الكتب، لكل وقت، ومن أي مكان



# محمود عثمان رزق

السودان مهبط التوراة ومجمع البحرين



Dr. Binibrahim Archive

## السودان مهبط التوراة ومجمع البحرين

Dr. Binibrahim Archive

Sudan: The land of the Torah and Junction of the Two Seas

By: Mahmoud Osman Rizig

All Rights Reserved to the author ©

Published by e-Kutub Ltd

Distribution: TheBookExhibition.com & Associates

All yields of sales are reserved to the author

ISBN: 9781780584966

Second Edition London 2019

\*\* \* \*\*

الطبعة الثانية،

لندن، 2019

السودان: مهبط التوراة ومجمع البحرين

المؤلف: محمود عثمان رزق

الناشر: e-Kutub Ltd، شركة بريطانية مسجلة في انجلترا برقم: 7513024

۞ جميع الحقوق محفوظة للمؤلف

التوزيع: TheBookExhibition.com

كل عائدات البيع محفوظة للمؤلف

لا تجوز إعادة طباعة أي جزء من هذا الكتاب الكترونيا أو على ورق. كما لا يجوز الاقتباس من دون الإشارة الى المصدر.

أي محاولة للنسخ أو إعادة النشر تعرض صاحبها الى المسؤولية القانونية. إذا عثرت على نسخة عبر أي وسيلة اخرى غير موقع الناشر (إي- كتب) أو غو غل بوكس أو أمازون، نرجو إشعارنا بوجود نسخة غير مشروعة، وذلك بالكتابة البنا:

ekutub.info@gmail.com

ويمكنك أيضاً الكتابة للمؤلف على:

morizig@hotmail.com

## الفهرس

| الإهداء                                                           |
|-------------------------------------------------------------------|
| مقدمة الكتاب                                                      |
| مقدمة الطبعة الثانية                                              |
| أسئلة لنكش التاريخ                                                |
| مقدمة البحث                                                       |
| المحور الأول: كلمة "البحر"                                        |
| المحور الثاني: كلمة "اليّم "                                      |
| المحور الثالث: قصة السامري                                        |
| المحور الرابع: السرعة في الحركة                                   |
| المحور الخامس: دلالة {وأغرقناهم وأنتم تنظرون}                     |
| المحور السادس: {وَأَغْرَقُنَا آلَ فِرْعَوْنَ وَأَنْتُمْ تَنظُرون} |
| المحور السابع: دلالة قوله: {وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ ٱلْغَرْبِيِّ}   |
| قصة المناداة الأولى                                               |
| قصة المناداة الثانية وقصة الطور الأيمن                            |
| ذكر الطور في القرآن الكريم                                        |
| أين نزلت التوراة؟                                                 |
| من أين جاء بنو إسرائيل لمصر؟                                      |
| المحور الثامن: الأرض التي بارك اللَّه فيها                        |
| هل غرق فرعون في منطقة السيلوقة؟                                   |

| المحور التاسع: دلالة قصة زواج سيدنا موسى من الرأة الكوشية154               |
|----------------------------------------------------------------------------|
| المحور العاشر: جنسية فرعون ونجاة بدنه بعد الغرق                            |
| هل وعد اللَّه تعالى بحفظ جثة فرعون إلى يوم القيامة؟                        |
| ملخص للخروج حسب رواية اليهود                                               |
| مكان التجمع مقابل فم الحيروث                                               |
| فرعون يطارد بني إسرائيل                                                    |
| الاستغاثة بالله تعالى                                                      |
| جبريل مع موسى يريه الطريق                                                  |
| عبور النيل                                                                 |
| هلاك فرعون وجيشه                                                           |
| ملاحق: (بحوث لأخرين تتعلق بموضوع البحث)                                    |
| تأملات في إشارات التوراة لكوش أرضاً وملوكاً                                |
| اللغة النوبية الكوشية «المروية»: أول اهتداء لمبدأ الأبجدية في أفريقيا جنوب |
| الصحراء                                                                    |
| بني إسرائيل بين الهكسوس الفلسطينيين والفراعنة                              |
| الهكسوس وإبراهيم عليه السلام                                               |
| فرعون مصر في كتابات المؤرخين المسلمين: رؤية جديدة                          |
| جبل البركل دجو وااب الجبل المقدس                                           |
| الختام                                                                     |
| المؤلف في سطور                                                             |
| مراجع الكتاب                                                               |

نريد جيلاً غاضباً...
نريد جيلاً يفلحُ الآفاق
وينكشُ التاريخَ من جذورِه
وينكشُ الفكرَ من الأعماق..
نريد جيلاً قادماً..
مختلف الملامح..
لا يغفر الأخطاء.. لا يسامح..
لا يعرف النفاق..
نريد جيلاً..
رائداً..

(الشاعر نزار قباني: من قصيدته هوامش على دفتر النكسة)

## ﴿سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُ ۗ أَوَلَمْ يَكْفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهيدٌ}

(القرآن الكريم، سورة فصِتلت، آية 53)

"أمة لا تكتب، لا تاريخ لها" (عالم الأثار الفرنسي شارلي بونيه) \*\*\*\*

"يبدو أنَّ المصريين قد فقدوا مبكراً ذاكرة بداياتهم! هل جاءوا من أفريقيا الوسطى أو من داخل آسيا؟ وفقاً لشهادة قدماء المورخين شبه الإجماعية فإنهم ينتسبون إلى سلالة أفريقية استقرت أولاً على ضفاف النيل الأوسط، ثم اتجهت تدريجياً (شمالاً) نحو البحر، متتبعة مجرى النهر حتى البحر. لإثبات ذلك فإنّه يمكن الإستناد على التشابهات الواضحة بين عادات وديانة مملكة مروي وعادات وديانة المصريين. ما هو معلوم بشكل قاطع أنّ أثيوبيا التي يعرفها الإغريق، والتي لم تسعمرها مصر، كانت هي قد استعمرت مصر من قبل، إبتداءً من الأسرة الحاكمة الثانية عشر ولقرون..."

(المؤرخ الفرنسي"ماسبيرو" في كتابه (التاريخ القديم لشعوب الشرق) (المصدر: الأصل الأفريقي للحضارة: أسطورة أم حقيقة، (Sheikh Anna Diop)

### الإهداء

إلى روح الوالدة الحنون/ رقية الطاهر أحمد رزق، تلك المرأة الطاهرة الصالحة التقية النقية المهذبة الرقيقة التي علمتنا صلة الأرحام، والإيثار، والقناعة، والوفاء، وحب المساكين والرأفة بهم. اللهم ارحمها وأبي رحمة واسعة تدخلهما بها الجنة بغير حساب مع النبيين والصديقين والشهداء، إنّك سميع الدعاء وأنت البر الرءوف الرحيم.

#### بسم الله الرحمن الرحيم

### مقدمة الكتاب

هذا بحث مثيرٌ للإهتمام في مادتِه وأهدافِه، سلك الكاتبُ فيه منهجاً علمياً قويماً، يتهدَّى بتدبرٍ مُترَوِّ في النصوص التي هي قوام البحث، يستجلي مقاصدَها، ويسلك طرقاً لاحبةً بيّنة واضحة، تفضي إلى نتائجها بسبيلِ قاصدٍ بيّنٍ يسير، من غير ليّ للنصوص عمّا تحتمله إلى ما لا تحتمله تعسفاً وتكلفا، أو من غير قفزٍ فوقها للوصول إلى حدسٍ مسبق في نفسه، أو نتيجةٍ مُبيّتةٍ.

ولقد استنطق الكاتب آيات القرآن الكريم وهو كتاب مُبين فيه جلاءُ الشكِ والريب، وفيه تقويم لما استأنس به مما أورده من نصوص التوراة فيما يخص بحثه، وفي ذلك دعم لما يريد أن يقيم عليه الكاتب الحجة.

واستطاع بملكة منهجية ومهارة تعبيرية بسط الأدلة وتحرير القضايا وترجيح ما هداه إليه رأيه، واعتضد في كل ذلك ببينات وأدلة هي قوام هذا البحث – وهذا غاية ما يرجى من البحوث – أن تكون سليمة في مناهجها، واضحة فيما يسوق الكاتب من ثبت وحجة وبرهان، صالحة للنظر والمراجعة، فهي بذلك تكون مسترداً للمناقشة والأخذ والرد، بلا قطع للطريق أمام من يريد أن يستبين نصيبها من الحُجّية، لأنَّ البحث لا يعرف الحسم والجزم والإفحام، بل يساقُ بأدلته على جهة البيان والإفهام، ويُتركُ فيه فسحة ليدخل منها من يريد أن يعترض ويناقش ويَرُد، وقد أبى الله تعالى العصمة الالحكام، وهذه حقيقة بديهة لا تنتقص من مجهود أحدٍ من العلماء أو المفكرين أو الكتاب.

أسلوب الباحث سلس مطرد من غير التواء ولا غموض، وما أورده من مادة بحثه موثقاً بمصادره ومَظانه، فيه تأصيل لكثيرٍ مما أورده من قضايا ومسائل.

د. عوض محمد أحمد كدكي جامعة الخرطوم قسم اللغة العربية 2016/8/25

#### مقدمة الطبعة الثانية

بسم الله والحمد لله الذي أرسل الرسل وأنزل القرآن والإنجيل والتوراة والزبور، فعلَّم الإنسان ما لم يعلم فَتَعُلَى آللهُ ٱلْمَلِكُ ٱلْحَقُّ الذي لا إله إلا هو، والصلاة والسلام على محمد رسول الهدى ومصباح الدُجى، وعلى آله بيته المطهرين، وصحبه الميامين، وأمته إلى يوم يبعثون، وبعد.

مما لا شكّ فيه أنَّ القرآن الكريم كان وسيظل هو المنبع الصافي للبحوث المشتركة بين الأديان السماوية، لأنَّ كلمة الفصل في الخلاف بين قصيصها التاريخية تنتهي إليه، وفي هذا المعنى خاطب الله تعالى رسوله الكريم قائلاً: {وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى ٱلْقُرْآنَ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ} و{نَحْنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقُصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَلْاً الْقُرْآنَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ لَمِنَ ٱلْغَافِلِينَ} {ولا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلاَّ جِنْنَاكَ الْقُرْآنَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ لَمِنَ ٱلْغَافِلِينَ} {ولا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلاَّ جِنْنَاكَ بِالْحَقّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيراً}.

لقد اتجهت عنايتي لبحث هذا الموضوع لأنّه موضوع جديرٌ بالبحثُ والدراسةِ على الرغم من صعوبته، وتشعب دروبه، وقلة مصادر معرفته. فهو بحث في الأساس يتعلق بتفسير وتحليل وإعادة قراءة النصوص المقدسة التي تتعلق بتاريخ بني إسرائيل ونبيبهم موسى عليه السلام تحت ضو العقل والمنطق وشواهد الجغرافيا الحديثة، وللأسف قد أضاع اليهود كثيراً من تاريخهم وقد شهد بذلك القرآن فقال: {وَنَسُواْ حَظَّا مِما نكروا به} وبالتالي فقد ضاعت كثيرٌ من حقائق التاريخ المهمة بسبب إهمالهم وخلافهم حتى في أسفار من حقائق التاريخ المهمة بسبب إهمالهم وخلافهم حتى في أسفار التوراة نفسها، فاليهود السامريون مثلاً يؤمنون بخمسة أسفار فقط من التوراة هي: التكوين والخروج واللاويون والعدد والتثنية وباقي الأسفار لا يؤمنون بها، وبسبب قسوة قلوبهم ونقضهم مّيثاقهُمُ وخصال كثيرة سيئة فيهم، سلّط الله تعالى عليهم جيوشاً بابليةٍ عراقيةٍ جرارة لا قِبَل لهم بها، بقيادة ملكهم الكلداني "بختنصر"، فجاسوا جرارة لا قِبَل لهم بها، بقيادة ملكهم الكلداني "بختنصر"، فجاسوا جرارة لا قِبَل لهم بها، بقيادة ملكهم الكلداني "بختنصر"، فجاسوا

خلال الديار فدمروها وأخرجوا منها القوم أذلةً صاغرين، وقد كان ذلك في سنة 587 ق. م، فضاعت في خضم ذلك الخراب الكبير النسخة الأصل من التوراة التي كتبت باللغة العبرية القديمة (لغة يهود اليوم اللغة العبرية الأشورية) بعد دخول بني إسرائيل القدس بثلاث عشرة سنة، كما ضاعت كثير من كتب المؤرخين والتفاسير والمخطوطات والشروحات، فقام أحبار اليهود من بعد حينٍ من الزمان يتلمسون أثر التوراة وقد {تَسُوا حَظًا مِمًا ذُكِرُوا بِهِ}، فكانت النتيجة تحريفاً بيّناً كان بعضه متعمداً، وبعضه الآخر غير متعمد سببه النسيان والتصحيف والإهمال ومع ذلك بقي من تعاليم التوراة وقصصها الصحيح شيءٌ كثيرٌ يُعرف بالمقارنة مع القرآن الكريم.

وبالرغم من أنّ السبيل كان شائكاً ومظلماً أمامي، فقد قمت متوكلاً على الله أتلمس طريقي بين النصوص باحثاً عن المكان الذي غرق فيه فرعون، والمكان الذي نزلت فيه التوراة، والمكان الذي نسف فيه العجل، والمكان الذي التقى فيه موسى (ع) بالرجل الصالح. وقد عزمت على القيام بهذه الرحلة الصعبة بعد أن آنست نوراً من إشارات لاحت لي من بين آيات الكتاب العزيز، فنقلتني من مقام الذكر والتعبد لمقام التأمل والتفكر والبحث الجاد في معاني النصوص ومقاصدها فلقيت من سفري هذا نصبا، لأنّني لم أكتف بالقرآن وحده وهو خير كاف بل ذهبت أبعد من ذلك حُقباً أبحث في التوراة وكتب التاريخ عن حقائق يعضِدُ بعضُها بعضاً عسى أن تعالى: {وَمِن قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَىٰ إِمَاماً وَرَحْمَةً وَهَاذًا كِتَابٌ مُصدِقٌ لِسَاناً عَرَبِياً لِيُنذِرَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ وَبُشْرَىٰ لِلْمُحْسنِينَ} {وَإِنَّهُ لَفِي رُبُرِ لِسَاناً عَرَبِياً لِيُنذِرَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ وَبُشْرَىٰ لِلْمُحْسنِينَ} {وَإِنَّهُ لَفِي رُبُرِ لِسَاناً عَرَبِياً لِيُنذِرَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ وَبُشْرَىٰ لِلْمُحْسنِينَ} {وَإِنَّهُ لَفِي رُبُرِ الْمُاكِقِينَ إِمَاماً وَرَحْمَةً وَهَاذًا كِتَابٌ مُصدِقٌ لِسَاناً عَرَبِياً لِيُنذِرَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ وَبُشْرَىٰ لِلْمُحْسنِينَ} {وَإِنَّهُ لَفِي رُبُرِ اللَّوْلِينَ} {أَو لَمُ يَكُن لَهُمْ آيَةً أَن يَعْلَمَهُ عُلَمَاءً بَنِيَ إِسْرَائِيلً}.

ويقوم منهج البحث على اعتبار النصوص القرانية أصلاً والنصوص التوراتية فرعاً مؤيداً، يمكن إنشاء علاقة موضوعية بينهما للموازنة والتحقيق، للتأكد من نقاط الاتفاق بينهما، وبالتالي

اسقاط مواضع التحريف والتمسك بلب القضية في عمومها وخلاصتها. فمثلاً عندما أقارن تفاصيل قصة العجل وأجدها هي نفسها في الكتابين مع اختلاف بينهما في اسم صانع العجل، أجد أمامي اختلافاً يسيراً يقابله تطابق بنسبة 99%، فآخذ بقية النسبة المختلف عليها من القرآن الكريم وأترك التوراة إذا فشلت في التوفيق بينهما، وأفعل ذلك لأنّ القرآن قطعي الورود وقطعي الدلالة، بينما التوراة التي جمّعها أحبار اليهود من بعد خراب دولة أسرائيل الأولى ظنية الورود وظنية الدلالة، ولهذا خاطب الله تعالى رسوله الكريم قائلاً: {وَلاَ يَأْتُونَكَ بِمَثِّل إلاَّ جِنْنَاكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيراً } وهذه الآية تخص الأخبار والأسئلة عن القصص الماضية كقصة أهل الكهف مثلاً، ولا تخص الأحكام والعبادات والعقائد، لأنّ أحكام وعقائد الشرائع السماوية كلها واحدة لا تتغير إلا يسيراً، و غالباً ما يتم التغيير والتبديل في مجال المعاملات والمطعومات فيتم تحليلها بعد تحريمها. والتوراة ليست كلها محرفة كما ذكرنا سابقاً بدليل قوله تعالى: {وَكَيْفَ يُحَكِّمُونَكَ وَعِنْدَهُمُ ٱلتَّوْرَاةُ فِيهَا حُكْمُ ٱللَّهِ ثُمَّ يَتَوَلَّوْنَ مِن بَعْدِ ذُلِكَ وَمَا أُولَائِكَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ 1 وقوله تعالى: {قُلْ يَاأَهْلَ ٱلْكِتَابِ لَسْتُمْ عَلَىٰ شَيْءِ حَتَّىٰ تُقِيمُواْ ٱلتَّوْرَاةَ وَٱلإنْجِيلَ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِن رَّبِّكُمْ وَلَيَزِيدَنَّ كَثِيراً مِنْهُمْ مَّا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبّكَ طُغْيَاناً وَكُفْراً فَلاَ تَأْسَ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَافِرِينَ } وقوله تعالى: {كُلُّ اللَّهِ عَلَى: {كُلُّ ٱلطُّعَامِ كَانَ حِلاًّ لِّبَنِيِّ إسْرَائِيلَ إلاَّ مَا حَرَّمَ إسْرَائِيلُ عَلَىٰ نَفْسِهِ مِن قَبْلِ أَن تُنَرَّلَ ٱلتَّوْرَاةُ قُلْ فَأَتُواْ بِٱلتَّوْرَاةِ فَٱتْلُوهَا إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ 3°. إذن ليس هناك منافرة ولا تناقض بين الكتابين الكريمين في أساسيات العقيدة والأحكام، ولا في القصص لأنَّ كلاهما من مصدر واحد ويهدف لهدف واحدٍ، والإختلاف الذي وقع في التوراة كان بسبب ضياع الأصل، وكثرة الترجمة من لغة إلى لغة، فسقط جراء

القرآن، سورة المائدة، آية 43

<sup>2</sup> القرآن، سورة المائدة، أية 68

<sup>3</sup> القرآن، سورة آل عمران، أية 93

ذلك جزء من التوراة، وتغيرت بعض التفاصيل التي لا تخفى على الباحث المدقق. وهذا يثبت أن الدراسات التوراتية تعاني من نقص كبير للحقائق بعكس الدراسات القرآنية، وعليه يجب على الدراسات التوراتية أن تحتكم للقرآن في حالة الخلاف، والخلاف في حد ذاته دليل على أن مصدر القرآن هو الوحي وليس الكتب المقدسة كما حاول أن يثبت تلك الفرية بعض المستشرقين. ولو كان هناك تنافر بين الكتابين لما صح تصديق القرآن للتوراة في كثيرٍ من آياته! فقد جاء هذا التصديق بلفظة {مصدقاً لما بين يديه} في ثمانية مواضع من القرآن، وبلفظة {مصدقاً لما معهم} مرتين، وبلفظة {مصدقاً لما معكم} أربع مرات.

وفي الحقيقة إنَّ التنافر التام والمتوازي نجده بين القرآن والتلمود، لأنَّ الأخير من تأليف الأحبار أنفسهم وتعنى كلمة "تلمود" بالعبرية الدراسة، وليست للتلمود أيُّ صلة بالوحى ولا بالنبوة، وإنما هو اجتهادات ونقاشات ودراسات قام بها الأحبار حول الشريعة اليهودية وقالوا انها من عند الله أنزلت على موسى عليه السلام. والتلمود هو المصدر الأساسي لتشريع الحاخامات حسب اجتهاداتهم في الدعاوى القانونية والأسرية والأخلاقية، والحاخام يهوذا هو الذي وضع التلمود بصورته الحالية في القرن الثاني قبل ميلاد السيد المسيح عليه السلام، وبالتالي ليس بين التلمود وبين القرآن الكريم قاعدة مشتركة، وقد اكتسب التلمود في نفوس اليهود - بسبب تركيز الأحبار عليه - قداسةً وأهميةً تفوقان التوراة وتفوقان كل شيءٍ مقدس، وفي التلمود خاصة نزل قول تعالى: {فُوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ ٱلْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَاذًا مِنْ عِنْدِ ٱللَّهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً فْوَيْلٌ لَّهُمْ مِّمَّا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَّهُمْ مِّمَّا يَكْسِبُونَ 4 وفي تفسير هذه الآية يقول الإمام الطبرى: "حدثناالحسن بن يحيى قال أخبرنا عبد الرزاق قال أخبرنا معمر عن قتادة في قوله: {فويلٌ للذين

<sup>4</sup> القرآن الكريم، سورة البقرة، آية رقم 79

يكتبونِ الكتاب..} قال: كان ناس من بني اسرائيل كتبوا كتاباً بأيديهم ليتأكلوا الناس، فقالوا هذا من عند الله وما هو من عند الله." وهذا الكتاب الذي تحدث عنه الإمام الطبري نقلاً عن قتادة هو التلمود وليس التوراة، وعليه لا يجوز مطلقاً الإعتماد على التلمود لا في قصصه ولا أحكامه لأنِّه ليس من عند الله تعالى وإنّما هو كتاب كتبته أيديهم.

وهذا الفرق الشاسع المتوازي بين التوراة المُنزَّلة والتلمود المؤلَّف والمصطنع صناعة بشرية يجب أن يلتفت إليه الباحثون، وعلى الباحثين أن يعلموا أنَّ لليهود تلمودان، هما التلمود الاورشاليمي والتلمود البابلي، فلأحبار بابل تلمودهم ولأحبار أورشليم تلمودهم. وبالرغم من اجتهاد الأحبار لنشر التلمود بين كل طوائف اليهود إلا أنَّهم فشلوا في ذلك وبالتالي "لم تخضع كل الطوائف اليهودية لسلطة التلمود أي لم تعترف بقدسية التلمود، ومن أهم الطوائف التي ترفض التلمود طائفتي السامرة والقرائين"6

وفي المقابل لا يعتبر علماء المسلمين أنّ التوراة محرفة كلها أو من تأليف الأحبار كلها وبالتالي مرفوضة، فهناك كم كبير من الأحكام الشرعية الصحيحة، والحكم البليغة، والدرر المضيئة فيما تبقى ووصل إلينا من التوراة، ولعله هو البقية المعنية في قوله تعالى: {يأتيكم التابوت فيه سكينة من ربكم وبقية مما ترك آل موسى وآل هارون تحمله الملائكة}. ولذلك، لا يصح تطبيق أقوال علماء الأصول التي تناقش مسألة جواز التعبد بشرع من قبلنا على البحوث التي تتناول مسائل القصص والأخبار التاريخية، وموضوع بحثنا في هذا الكتاب هو الأخبار والقصص وليست الأحكام والعبادات. فالمطلوب من العلماء والباحثين هو الإجتهاد في معرفة صحة أخبار وقصص التوراة والتوفيق بينها وبين قصص القرآن

5 الإمام الطبرى، تفسير الطبرى، سورة البقرة، أية 79

<sup>6</sup> نقد التوراة في الفكر اليهودي والمسيحي والإسلامي، ص. 33

الكريم، بدلاً من رفضها ومقاطعتها والنفور منها تماماً كما نفعل مع التلمود.

وبهذه الطريقة المنهجية قمت بتوضيح ما يحتاج إلى توضيح ونقدٍ مبيّناً وجه الحق فيه ما استطعت إلى ذلك سبيلا. وكذلك تتبعت عدر الإمكان- ما كتبه غيري في هذا الموضوع فأخذت منهم ما يثرى نقاشي ويعضد حجتي، وقد الحقت عدداً من مقالاتهم ذات الصلة بهذا الكتاب في فصل الملاحق ليطلع عليها القاريء بنفسه ويحكم فيها بعد تمحيص وعلم. وفي هذه الطبعة أضفت بحثاً للأستاذ عباس أحمد الحاج صدر بعد الطبعة الأولى كامتداد لهذا البحث.

ولقد قمت بهذا البحث غير متحاملٍ على جهةٍ من الجهات، ولا لغرضٍ سياسي، ولا بغرض تضخيم الذات الوطنية كما هو شأن الكثيرين من بيننا ومن البلدان التي من حولنا، بل قمت به وتحدوني الرغبة الصادقة الجريئة في نكش التاريخ لمعرفة الحقيقة الجرداء، وفهم كتاب الله الكريم، وفهم أحداث التاريخ الديني المشترك بين اليهودية والإسلام، وكذلك فهم تاريخ المنطقة على وجه الخصوص. ولعلي بذلك أضيف للدراسات التاريخية والقرآنية عموماً، والدراسات السودانية على وجه الخصوص سفراً هاماً من العلم والدراسات السودانية على وجه الخصوص عنين النافع الذي تتغير به أحوال المجتمعات المسلمة للأفضل على بينة من ربهم و هدئ وكتاب منير.

ولا شكّ عندي أبداً أنَّ هذا الكتاب قد نجح في هدم النظريات السابقة ونسفها نسفاً، وزعزع أركانها مهيئاً بذلك المجال لنشؤ نظريات وبحوث جديدة في هذا الموضوع. والحمد شه قد وجدت النظرية قبولاً حسناً مع أن كثيراً من الناس لم يقرأ الكتاب إلا أنه قرأ المقال الأول الذي نشرته في صحيفة سودانايل الإلكترونية في يوم 25 أكتوبر 2014 وأتبعته بعدد من المحاضرات بعضها موجود على "اليوتيوب". وأكبر شاهد على القبول هو قيام إحدى مراكز البحوث البريطانية في عام 2019 بعمل "فيديو" باللغة

الأنجليزية يتحدث عن دقة القرآن في تحديد الموقع الجغرافي لقصة موسى وفر عون، وقد اعتمد الفيديو على ما قدمتُه من أدلةٍ في مقالي ومحاضراتي ثمَّ نكَّروها ببعض الزيادات ليروا أأهتدي أم أكون من الذين لا يهتدون! فعلوا ذلك من غير إيّ أمانة علمية تحتِّم عليهم ضرورة الإشارة للمصدر الذي أخذوا منه المعلومات! والجدير بالذكر، أنَّ تلك النظريات القديمة التي تجعل من البحر الأحمر وشبه جزيرة سيناء مسرحاً لأحداث الخروج، لم تُؤسس على نصوص صريحة من قرآن وتوراة، ولا على آثار مادية من حفريات معلومة منظورة، ولا على تحاليل معملية مقرؤة تقف شاهداً مادياً على صحتها وتعضد القول بها، بل لم تقم النظريات القديمة حتى على منطق سليم يساعد على قبولها وهضمها، وإنَّما أخذت تلك النظريات قوتها وسلطانها من قِدمِها وتعتُّقها التاريخي واجترار رجال الدين لها في مواعظهم وخطبهم فألبسوها قداسة دينية، وهكذا بقدرة قادر أصبحت هذه الأوهام نظرية علمية راسخة يُحرَّم المساس بها والإقتراب منها والتشكيك فيها!!! وهيهات هيهات أن نستسلم لهذا الإرهاب الفكري، بل نقول لهم: {هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين}، وها هو العلامة اليهودي N.M Sarna يعترف بذلك ويقول: "إنَّ خلاصة البحث الأكاديمي حول مسألة تاريخية قصة الخروج، تشير إلى أن الرواية التوراتية تقف وحيدة دون سند من شاهد خارجي، كما أنَّها مليئة بالتعقيدات الداخلية التي يصعب حلها. كل هذا لا يساعدنا على وضع أحداث هذه القصة ضمن إطار تاريخي. يضاف إلى ذلك أن النص التوراتي يحتم محددات داخلية ذاتية ناشئة عن مقاصد وأهداف المؤلفين التوراتيين، فهؤلاء لم يكونوا يكتبون تاريخاً وإنما يعملون على إيراد تفسيرات لاهوتية لأحداث تاريخية منتقاة. وقد تمت صياغة هذه الروايات بما يتلاءم مع هذه المقاصد والأهداف. ومن هنا فإننا يجب أن نقرأها ونستخدمها تبعاً لذلك." 7

<sup>7</sup> عبد الله سليم عمارة، القدس: التسمية والتاريخ والتراث ص. 18-19

ونفس النتيجة المحبطة صرح بها الأستاذ بجامعة تل أبيب زائيف هيرتزوغ حين قال: "إنَّ الحفريات المكثفة في أرض إسرائيل خلال القرن العشرين قد أوصلتنا الى نتائج محبطة، كل شيء مختلق ونحن لم نعثر على شيء يتفق مع الرواية التوراتية" 8 وفي الحقيقة اسفرت كل تلك الحفريات على وجود آثار إسلامية أموية أو عباسية تفند زعمهم.

وبما أنّه قد أصبح واضحاً أنّ النظرية القديمة لا يسندها شيء من آثار، ولا تحاليل معملية، ولا نصوص صريحة، ولا حتى منطق سليم، فعلى الدولة السودانية والجامعات ومراكز البحوث السودانية أن تنتهز هذه الفرصة فتستغل نتائج هذا البحث النظري، لتجرب حظها في التنقيب عن آثار قوم موسى وفرعون في النيل، فتهتم بالبحوث في هذا المجال فتخوض عباب بحره بالإستكشافات وعقد المؤتمرات، وتدعو لها علماء التاريخ والآثار من جميع أنحاء العالم، وتشجّعهم للبحث عن آثار سيدنا موسى (ع) وقومه في السودان عموماً، وبالأخص على ضفاف النيل وفي عمق مجراه عبر المسح المائي، عبر أجهزة الـ Magnetometers، وكذلك في الصحاري والجبال الشرقية للبحر الأحمر حيث مكان التيه، وأنا على ثقة تامة أننا سنجد رفاة وآثار وأسلحة جيش فرعون مغمورة مدفونة تحت مياه النيل آيةً في الآفاق للناس أجمعين. كما يجب أن يشمل المسح بالأجهزة الحديثة رمال صحراء بيوضة حيث تاه بنو إسرائل اربعين سنة وقد نجد أدلة وشواهد كافية تساعدنا في الوصول لنتيجة علمية حاسمة لا تقبل الشك تستند في مرحلتها الثانية على شواهد مادية أركيولوجية، وتحاليل معملية علمية تثبت صحة ما توصلنا إليه نظرياً في المرحلة الأولى بأدلة تقوم على أساسٍ منهجى قويم يستند على الإستنباط والنقد العقلاني، والنقد التاريخي، والنقد اللغوي، والتحليل الداخلي والخارجي للنصوص المقدسة ذات الصلة، وأيُّ

<sup>8</sup> نفس المرجع السابق ص.55

آثار مكتشفة في هذا الإطار ستغير التاريخ تماماً وستجعل للسودان شأناً غير الذي هو عليه الآن بإذن الله تعالى، وهنا تكمن خطورة هذا البحث التفسيري النظري الذي هو بمثابة بوصلة توجه معاول البحث الأثري المادي لمنطقة البحث المذكورة في هذا الكتاب.

ولا يفوتني هذا أن أتقدم بالشكر لزوجتي د. ريم عبد الله إبراهيم فضل وأبنائي وأشقائي وشقيقاتي وأبنائهم وبناتهم وجميع أرحامي الذين وقفوا وراء هذا الجهد الفكري. كما أخص بالشكر الأستاذ عوض جادين مدير سونا السابق وفريقه العامل بقيادة الأستاذة آمال صلاح عبد الله والأستاذ عيدروس وبقية الإخوة والأخوات بالموسوعة على تشجيعهم لي ووقوفهم معي لإتمام ونشر الطبعة الأولى. والشكر موصول أيضاً لشيخي الفاضل الحبيب د. عوض محمد أحمد كدكي، ولكل أصدقائي وأحبابي الأعزاء، يحيى ابراهيم خليل، ومحمد الحسن عوض الزبير، وعبد الرحيم عثمان، ود. عبد القادر البيتي، و د. محمد الفاتح جمعة، ووهبي عبد الوهاب، وحاتم عوض أبو علي، وعثمان محمد أحمد عبد اللطيف، وصلاح عبد الله كرار، وعادل محمد أحمد عبد اللطيف، ود. محمد عبد الوهاب، ود. بكري الطاهر بكري، وعبد الصمد عبد العال، والأستاذ سيّد السقا، والجالية السودانية بمدينة فلادلفيا، وغير هم من الأحباب والأصدقاء الذين لا يسع المجال لذكر هم.

محمود عثمان رزق، 28 يوليو 2019 - الخرطوم – السودان

## أسئلة لنكش التاريخ<sup>9</sup>

- ما معنى كلمتي "البحر" و"اليم"
- لماذا قال الله تعالى أنه أغرق فرعون في البحر ثم عاود قائلاً إنّه أغرقه في اليم؟
- هل فرعون اسم لشخص بعینه في التاریخ کان ملکا أم هو توصیف لوظیفة؟
- أين غرق فرعون؟ هل غرق في البحر الأحمر أم في النيل؟
- إلى أيّ الإتجاهات كانت هجرة سيدنا موسى عليه السلام
   بقومه؟ شرقاً أم جنوباً أم شمالاً؟
- أين توفى سيدنا موسى عليه السلام؟ هل توفي في صحراء
   بيوضة أم فى الشام؟
- أين نزلت التوراة؟ هل نزلت على ضفاف النيل أم في مدين بالشام؟
- أين أحرق ونسف عجل السامري؟ هل نسف في البحر الأحمر أم في النيل؟
- أين الأرض التي بارك الله في مشارقها ومغاربها وأورثها
   بني اسرائيل؟ هل هي مصر أم الشام أم شمال السودان؟
- أين هو مجمع البحرين؟ هل هو في الخرطوم عند جزيرة توتى أم فى الإسكندرية أم فى البحر الميت؟
- كم كان الفارق الزمني بين تحرك موسى (ع) بقومه وتحرك فرعون وجنوده؟
- أين كانت مصر التي حكمها فرعون؟ وهل كانت مدينة لها
   حاكم جبار أم دولة لها ملك جبار؟

<sup>9</sup> نكش ينكش: كلمة عربية فصيحة معناها التنقيب والبحث وفقاً لقواميس اللغة العربية

- ما هو الفرق بين مصراً ومصر؟ وهل أمر اليهود بالرجوع لمصر؟ وهل هو فعل أمر حقيقى؟
- هل كانت الشام تحت مُلكِ فرعون عند خروج موسى من مصر بقومه؟
  - أين كان يسكن سيدنا يعقوب عليه السلام وأولاده؟
- أين كان موقع الجبل الذي نتقه الله تعالى فوق رؤوس بني إسرائيل؟
- أين يقع جبل حوريب المذكور في التوراة؟ وهل هو نفسه
   جبل سيناء؟
- ما المقصود بالغربي الواردة في قوله تعالى {وما كنت بجانب الغربي إذ أوحينا لموسى الأمر}
- أين موقع الوادي المقدس وأين الطور الذي تزلت فيه التوراة؟

## تسلسل قصة سيدنا موسى (ع) وبني إسرائيل حسب القرآن الكريم

هذا الملخّص مهم جداً في حد ذاته لأنّه يساعد القاريء على فهم التسلسل التاريخي لقصة سيدنا موسى (ع) وقومه من بني إسرائيل، وبالتالي يساعد على فهم موضوع الكتاب. فتسلسل الأحداث يُظهرُ بوضوح أماكنها أيضاً ويساعد على ربط جزئياتها ببعضها بعضاً للوصول لنتائج مقنعة وفرضيات مقبولة علمياً.

### أحداث ما قبل الولادة: مكان الأحداث: أقصى جنوب مصر

- دخل بنو أسرائيل مصر في عهد سيدنا يوسف عليه السلام من منطقة السكوت
  - كثر نسلهم ومالهم وشاركوا الهكسوس في حكمهم لمصر
    - طرد المصريون الهكسوس من مصر
  - بقي بنو اسرائيل في مصر ولم يستطيعوا الخروج منها.
- وبسبب مشاركتهم للهكسوس، أذلهم ملوك مصر وضيقوا
   عليهم سبل العيش.
- عندما حكم فرعون مصر استعبد بني اسرائيل وقتل ذكورهم واستحيا إناثهم.

#### أحداث ما بعد الولادة:

#### مكان الأحداث: أقصى جنوب مصر

حملت به أمه بعد ثلاثة سنوات من ولادة أخيه هارون.

- وضعته و خافت علیه من فر عون و جنو ده.
- أوحى الله لها أن ألقيه في اليم (نهر النيل).
- ألقته أمه في اليم (النيل) وهو رضيع في تابوت خشبي
   وغطته بنبات الحلفاء.
  - التقطه شخص من آل فر عون وسموه موسى.
    - رده الله لإمه لترضعه وتقر عينها به.
  - نشأ في بيت فر عون حتى صار شاباً قوياً مفتول العضالات.
    - قتل قبطياً بالخطأ في مشاجرة.

## أحداث الخروج الأول تجاه مدين: مكان الأحداث: مدين (الشام)

- خرج إلى مدين عندما علم أن قوم فرعون يريدون قتله انتقاماً للقبطى المقتول بالخطأ.
  - سقى للفتاتين أغنامهما.
- قابل یثرون کاهن مدین والد الفتاتین وطمأنه الکاهن بأنً
   مدین خارج نطاق حکم فر عون وبطش جنوده وحدوده السیاسیة.
- تعاقد مع يثرون على العمل لمدة أقلها ثمانية حجج وأكثرها عشرة مقابل زواجه من إحدى ابنتيه.
- قضى فترة التعاقد وتزوج بنت الكاهن يثرون وأخذ زوجته في اتجاه ما.

## أحداث بداية الرسالة: مكان الأحداث: مدين (الشام)

في طريقه من مدين إلى مكانٍ ما بعد انقضاء فترة عقد عمله رأى ناراً فذهب يستقصي خبرها.

- عند النار كلمه الله تعالى من الشجرة وأيده بمعجزتي العصا
   واليد البيضاء.
- بعد التأیید بالمعجزات، أمره الله تعالی أن یذهب لفر عون ویخبره أن یرسل معه بنی إسرائیل.
- طلب موسى من ربه أن يجعل أخاه هارون وزيراً له يسنده
   فى مهمته الرسالية.
- رجع موسى (ع) لقومه وأهله ليرتب أمره لتبليغ الرسالة الربانية لفرعون.
- ذهب موسى (ع) لفرعون واصطحب معه أخاه الأكبر هارون (ع) لتبليغ رسالة رب العالمين.

## أحداث عناد فرعون:

#### مكان الأحداث: جنوب مصر

- تكبَّر فرعون وأبى أن يؤمن بالله ورسله وأبى أن يرسل بني أسرائيل مع موسى وهارون (عليهما السلام).
- أرسل الله تعالى آياته التخويفية من دم وضفادع وغيرها لعل فرعون يتذكر أو يخشى.
- أصر فرعون على كفره وعلى قراره بعدم السماح لبني إسرائيل بالخروج مع موسى (ع).
  - تحدى موسى (ع) السلام سحرة فر عون.
- جاء السحرة وجمع الناس وانتصر موسى (ع) على السحرة
  - خرّ السحرة ساجدين فغضب فرعون غضباً شديداً.
- هدد فرعون موسى وقومه والسحرة بالقطع والصلب على جذوع النخل.

من أجل تنفيذ خطته العقابية التي صرَّح بها، أعلن فرعون حالة الطواريء في البلاد فأرسل في المدائن حاشرين يطلبون من الناس توخي الحذر الشديد ومراقبة حدود المدن حتى لا يفلت موسى والسحرة من العقاب. وإعلان حالة الطواريء هو تدبير واضح لمنع موسى وقومه من الخروج من ناحية، ومن ناحية أخرى لمنع اتساع دائرة المؤمنين به بعد سجود السحرة لله وتحديهم لفرعون أمام قومه. فلذلك قام رسل فرعون في المدائن يحذرون الناس من اتباع موسى والسحرة، ويصورون لهم أن موسى وقومه شرذمة قليلون خارجون على طاعة الحاكم، وسيحيق بهم غضب فرعون وبطشه، وسيمتد العقاب لكل شخص يلحق بهم في الإيمان أو يمد لهم يد العون.

### أحداث الخروج الثاني وغرق فرعون: مكان الأحداث: شمال السودان

- أذِن الله تعالى لموسى (ع) وقومه بالخروج الأول فأوحى له
   أن أسر بقومِك ليلاً إنكم متبعون.
- في الصباح الباكر عند شروق الشمس افتقدهم فرعون وقومه فركبوا خلفهم مسرعين.
- أرسل فرعون في المداين حاشرين مستنفراً قواته لتشارك في مراقبة الحدود وليلحق جنود المدن بفرعون وحرسه الخاص الذي تحرك سريعاً ليلحق ببني إسرائيل.
- عندما اقترب فرعون وجنوده من موسى (ع) وقومه، قال قوم موسى: "إنا لمدركون".
- ضرب موسى اليم (النيل) فانفلق فكان كل فِرقٍ كالطود العظيم.
  - عبر موسى (ع) وقومه النيل سالمين على أرض يابسة.

- دخل خلفهم فرعون وجنوده في وسط النيل، فهجمت عليهم المياه من الجهتين فأغرقتهم أجمعين.
- نبذ النيل جثة فرعون لتكون عبرة لمن خلفه (أي للأحياء من ورائه) من بني إسرائيل وقوم فرعون على السواء حتى يطمئن بنو أسرائيل، ويعلم قوم فرعون أنَّ فرعون قد مات فعلاً مؤكَّداً.

### أحداث نزول التوراة:

#### مكان الأحداث: شمال السودان

- حدثت فترة استقرار لموسى (ع) وقومه في منطقة العبور
   بالسودان.
- ضرب الله تعالى لموسى (ع) أول ميقاتٍ ليتلقى فيه التوراة.
- ذهب موسى (ع) لميعاد ربه وحده وأخلف أخاه هارون
   (ع) على قومه وحذره من المفسدين.
- في فترة غياب موسى (ع) لتلقى التوراة، عبد بنو إسرائيل العجل الذي صنعه لهم السامري.
- رجع موسى (ع) بالالواح وفي نسختها هُديً من تشريعات الله تعالى لبنى إسرائيل.

#### أحداث عبادة العجل:

#### مكان الأحداث: شمال السودان

- تفاجأ موسى بقومه يعبدون العجل من دون الله رب العالمين
   في فترة غيابه القصيرة التي لم تتجاوز الأربعين يوماً لتلقي التوراة!
- غضب غضباً شديداً معله يلقي الألواح أرضاً وهو لا يشعر من هول المصيبة التي رآها.

<sup>10</sup> لقد شاع بين الناس أن سيدنا موسى (ع) كان عصبياً بينما وصفته التوراة بالحلم وسعة الصدر ومن يتحمل بنى إسرائيل لا يكون إلا حليماً

- قام يجر إليه رأس أخيه الأكبر ملقياً عليه بالملامة والتفريط
   في رعاية القوم.
  - سأل موسى (ع) السامري عن الذي حدث وكيف حدث؟
- وضتَّح السامري لموسى (ع) كيف سولت له نفسه صناعة العجل.
- أخذ موسى (ع) العجل وحرَّقه وطحنه وقذف بطحينه في اليّم (أي النيل).

## أحداث الميقات الثاني بعد نزول التوراة: مكان الأحداث: شمال السودان

- ضرب الله تعالى ميقاتاً ثانياً لموسى وصلحاء قومه للتوبة والاسنغفار من عبادة العجل.
- اختار موسى من قومه 70 رجلاً صالحاً لميقاتِ ربه للتوبة عما فعله سفهاء بني اسرائيل في أمر العجل. {فقال الرب لموسى: اجمع إلي سبعين رجلاً من شيوخ إسرائيل الذين تعلم أنهم شيوخ الشعب وعرفاؤه، وأقبل بهم إلى خيمة الاجتماع فيقفوا هناك معك}11.
- عندما وصل الرجال الصالحون الميقات المعلوم، أخذتهم الرجفة وهي هزة أرضية تخويفاً لهم بسبب مخالطتهم للذين عبدوا العجل أولاً، وثانياً بسبب عدم مبالغتهم في الإنكار عليهم.
- خاف موسى (ع) على صلحاء قومه فدعا الله تعالى ألا يهلكهم بالرجفة وهو العادل الذي لا يأخذ عبداً بذنب عبدٍ آخر.

<sup>11</sup> التوراة، سفر العدد، الإصحاح الحادي عشر، النص رقم 16

# الرحلة لمجمع البحرين وقصة البقرة: مكان الأحداث: شمال ووسط السودان

- استقر الحال لموسى وبدأ يشتغل بالعلم وتعليم التوراة لبني إسرائيل.
- قام موسى برحلته للقاء الرجل الصالح عند مجمع البحرين
   عند مقرن النيلين بين توتى وشلال السبلوقة ليتعلم منه.
- وجد بنو أسرائيل قتيلاً منهم ملقياً في الطريق فأرادوا أن يعرفوا القاتل، فأمرهم الله تعالى بذبح بقرة من عامة أبقارهم التي حول النيل وأن يضربوا الميت ببعضها فترتد إليه الحياة لفترة قصيرة يخبرهم فيها باسم قاتله.
- تلكأ بنو أسرائيل في ذبح البقرة وحسبوا أنَّ موسى يتخدهم هزواً فشدد الله عليهم في أوصافها كلما سألوا عنها بعد أن عرفوا أنَّ الأمر جدِّ.
- أخيراً بعد عناء شديد وجدوا البقرة التي يبحثون عنها فذبحوها وما كادوا يفعلون!

### أحداث الميقات الثالث وأحداث السبت والخروج الثاني: مكان الأحداث: شمال السودان

- ضرب الله لموسى وقومه ميقاتاً ثالثاً فذهب معه هذه المرة نفر من الذين عبدوا العجل غير السبعين الصالحين الأوائل الذين أخذتهم الرجفة فقال عبدة العجل لموسى (ع): {لن نؤمن لك حتى نرى الله جهرة}!
- فأخذتهم الصاعقة بما قالوا فرأوها تضرب عياناً بياناً أمامهم
   بنار شديدة تخويفاً لهم.
- بعد آية الصاعقة جاءهم أمر الخروج الثاني للذهاب للقدس (الأرض المقدسة) لقتال الجبابرة وإخراجهم منها، وتطهيرها من

- رجسهم، وأن يقولوا حطة، ويسكنوا القدس، ويأكلوا من ثمراتها حيث شاءوا وألا يصطادوا السمك في يوم السبت.
- فوافقوا جميعاً على الهجرة الثانية وقتال الجبابرة واحترام يوم السبت في بداية الأمر وأخذ الله منهم على ذلك عهداً وميثاقاً غليظاً.
- بعد فترة من الزمان بدل الذين ظلموا منهم قولاً غير الذي قيل لهم فأنكروا العهد والميثاق.
- فتحايلوا أولاً على أمر السبت فأصبحوا يرمون شباكهم يوم
   الجمعة ويأخذونها يوم الأحد.
- فعذبهم الله تعالى الذين ظلموا منهم (وليس كلهم) بعذاب
   بئيسٍ (أيّ شديد) لم يُفصح عنه القرآن الكريم.
- وعندما لم يقلعوا عن فعلهم أتبع العذاب البئيس بمسخ بعضهم قردة خاسئين عقاباً لهم على تماديهم في التعدي في يوم السبت.
- وعندما حان وقت تنفيذ الهجرة الثانية (الخروج الثاني) في اتجاه القدس لمقاتلة الجبابرة، حشدهم موسى (ع) بالقرب من جبل وأخبرهم بأمر الهجرة الثانية فتمنّع القوم ونقضوا ميثاقهم علنا، وقالوا لموسى (ع): "اذهب أنت وربك فقاتلا نحن هاهنا قاعدون".
- فنتقَ الله تعالى (اقتلع بشدة) الجبل ورفعه على رؤوس ذلك الحشد فخافوا وقاموا طائعين خلف موسى (ع) خوفاً من أن يقع عليهم الجبل فيهلكهم أجمعين.

#### أحداث التيه:

#### مكان الأحداث: صحراء بيوضة بشرق شمال السودان

- عندما ساروا من النيل نحو القدس مكر هين كتب الله تعالى عليهم التيه 40 سنة في صحراء. 3بيوضة وجبال البحر الأحمر

الغربية عقاباً لهم على قولتهم التي قالوها لموسى (ع) ونقضهم ميثاقهم.

- في التيه أنزل الله تعالى عليهم المن والسلوى طعاماً لا يتغير حتى لا يموتوا جوعاً فصعب ذلك عليهم، فاشتهوا البصل والثوم والعدس والخيار فقال لهم الله إنَّ ما تشتهونه موجودٌ في أي مدينةٍ من مدن العالم، أما المن والسلوى فلن تجدوها إلا هنا وهي خير لكم مما تشتهون.
- في التيه ظللهم الله تعالى بالغمام حتى لا يموتوا بالحر وضربات الشمس لأن صحراء بيوضة ليس فيها ظل.
- في التيه فجر الله لهم الماء من الصخور حتى لا يموتوا
   عطشاً فصحراء بيوضة ليس فيها ماء.
- في التيه في صحراء بيوضة مات سيدنا موسى وهارون (عليهما السلام) ومات معهم كثير من كبار السن أيضاً. أنتهت فترة الله 40 سنة التي كتبها الله عليهم تيهاً في صحراء بيوضة وجبال البحر الأحمر الغربية وانتهت قصتهم مع موسى وهارون (عليهما السلام)، لتبدأ قصة أخرى بعد 450 سنة مع الملك طالوت (أو شاؤول) ونبيهم داوود عليه السلام اللذان قهرا الجبابرة ودخلا الأرض المقدسة حيث المسجد الأقصى الذي بناه ذو القرنين ذلك الملك الفارسي الشاب المؤمن المعروف بالملك قورش حوالي 538 ق.م. ووفقاً لسفر عزرا قال الملك قورش (ذو القرنين): "جميع ممالك الأرض دفعها لي إله السماء. وهو أوصاني أن أبني له بيتاً ممالك الأرض دفعها لي إله السماء. وهو أوصاني أن أبني له بيتاً في أورشليم" ومع ذلك يعتبره اليهود وثنيا! للأسف إن يهود لا عقل لها لتحكم به حكماً عدلاً، فكيف لرجل وثني أن يبني بيتاً للتوحيد يُعتبر الثاني من نوعه في العالم بعد البيت الأول الحرام الذي هو يعتبر الثاني من نوعه في العالم بعد البيت الأول الحرام الذي هو سكة؟

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> التوراة ، سفر عزرا 1 آية 2

## تأسيس دولة بني إسرائيل الأولى: مكان التأسيس: فلسطين (الشام)

- دخل بنو إسرائيل القدس بقيادة طالوت وداوود عليه السلام
   فاحتج بنو إسرائيل على أحقية طالوت للملك فيهم.
- جاءهم التابوت تحمله الملائكة (وهو الصندوق الذي كانت تحفظ فيه التوراة)، أولاً كسكينة لهم تقر به عينهم وهم ينظرون عصى موسى وبقية مما ترك موسى وهارون، وثانياً ليكون آيةً لهم على صحة ملك طالوت فيهم كأول ملكٍ أو رئيسٍ لدولتهم.
- خلف طالوت على الملك سيدنا داوؤد (ع) فصار بمثابة الخليفة الأول فحكم بالعدل والإستقامة فاجتمعت له النبوة والملك اذ لم يكن طالوت نبياً.
- أنزل الله تعالى لسيدنا داوؤد زبوراً وأمر الجبال والطير أن تردد معه أدعيته وتسابيحه.
- بعد وفاة سيدنا داوؤد (ع) تولى الحكم ابنه سليمان (ع) فكانت له مملكة لم يُأتى مثلها بشر، وكان جيشه يتكون من بني أسرائيل والجن والطير وغيرهم، وحدوده شملت اليمن عندما دخلت بلقيس (رض) في حمايته كما روى القرآن الكريم، والروايات الشفهية تقول إنَّ جزيرة سواكن السودانية كانت تحت ملكه أيضاً.
- بعد وفاة سيدنا سليمان (ع) ورث اليهود دولة قوية متسعة الحدود فيها كثير من الأموال والأولاد والقوة العسكرية فانحرفوا عن طريق النبوة ففسدوا في الأرض فازدادوا تجبراً وعصياناً، فأرسل لهم الله تعالى هذه المرة جيوشاً بابلية عراقية حاصرتهم ثم هزمتهم وشردتهم ودمرت ما كانوا يعرشون، وهكذا أنتهت قصة بنى أسرائيل الأولى في عام 587 ق.م.

#### النتيجة

- نتيجة للدمار والتشريد الذي حاق بهم، ضاع منهم أصل التوراة فقاموا يكتبونها بعد حين من الذاكرة وقصاصات الجلود وغيرها.
  - تشتتوا في جميع بلاد العالم من ضمنها السودان.
- أعادوا الكرة مرة أخرى فنظموا أنفسهم وعملوا بجدٍ منقطع النظير للرجوع للأرض المقدسة.
- في عام 1948 بمعاونة الإنجليز أسسوا دولة إسرائيل الثانية التي علت في الأرض علواً كبيراً.

#### ملحوظة مهمة:

من هذا التسلسل التاريخي لأحداث بني إسرائيل يتضح لنا جلياً أنَّ 80-90% من هذه الأحداث قد حدثت في السودان على ضفاف النيل في فترة إستقرارهم بعد نزول التوراة، وأن التوراة قد نزلت بعد غرق فرعون متزامنة مع حادثة عبادة العجل وقبل فترة التيه الذي حدث خلال الهجرة الثانية.

### مقدمة البحث

إنَّ قوام حركة التاريخ تعتمد على ثلاثة أركانٍ هي الإنسان والمكان والزمان، فهذه الأركان الثلاثة هي أساس أي دراسة تاريخية صحيحة. ومن الخطأ والظلم الفادح أن يُنسبَ حدث من احداث التاريخ لمكانٍ غير مكانه، أو لزمانٍ غير زمانه، أو لشخوصٍ غير أشخاصه. وخطورة هذا العمل أنّ من لا تاريخ له أصلاً سيبني تاريخاً على تاريخ غيره في الوقت الذي يفقد فيه صاحب التاريخ الأصلي حظه من التاريخ، وفقدان التاريخ يعني فقدان شيء ثمينٍ له قيمة معنوية واقتصادية، وذلك لأنّ السياحة للمعالم التاريخية والدينية في زماننا هذا قد أصبحت صناعة مستقلة تدرُ مالاً كثيراً للدول التي تعتني بها، وتتقن علومها، وتجيد فنونها. وتاريخ مصر القديم ودولة كوش، وصراع موسى (ع) مع الملك فرعون بالأخص هو تاريخ ستظل تتداوله وتدارسه الأجيال ما بقيً فرعون بالأخص هو تاريخ ستظل تتداوله وتدارسه الأجيال ما بقيً فالقرآن بين الناس يُتلى إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها. فالقرآن وعلومه التي تتصل به هي التي ستحفظ هذا التاريخ حياً لا يموت أبداً حتى يقضى الله أمراً كان مفعو لاً.

ومن المعروف والمشهور بين المسلمين أنّ فرعون قد غرق في البحر الأحمر، وهذا كلام لا دليل عليه البتة، يعارض صريح القرآن وصريح اللغة، كما يعارض منطق الأشياء البسيط، ومع ذلك كله تجده مبسوطاً في كتب التفسير والتاريخ كأنّه حقيقة علمية لا يأتيها البطال من بين يديها ولا من خلفها، وفي الحقيقة أن تفاسير القرآن هذه تحوي كمًّا هائلاً من قصص الإسرائيليات غير الصحيحة التي تفتقد للتوثيق وتفتقد للمنطق البسيط، وفوق كل ذلك كله تتعارض مع القرآن الكريم ذلك الكتاب الذي لا ريب فيه. ونتيحة للتفسير الخاطىء لأحداث سيدنا موسى (ع) في كتب التفسير والتاريخ، النقات أحداث مهمة من منطقتها الأصلية على ضفاف النيل في

شمال السودان لمنطقة سيناء في مصر، لتصنع لتلك المنطقة وأهلها زخماً تاريخياً لم يشهدوه أصلاً ولا دليل لهم عليه. وفي المقابل تمَّ إخماد ذكر المكان الأساسي الذي شهد تلك الأحداث العظام، وسرق تاريخ المنطقة التي شهدت الأحداث، كما سرقت آثارُها ودُمِّر بعضتُها وخُرّب، والأدهى والأمر من ذلك كله أن أغرق بعضتُها عمداً في وضح النهار في مؤامرة تاريخية سكت عنها العالم أجمع. وفي هذه الكتاب سنتتبع قصة غرق فرعون، وقصة نزول التوراة، وسنتفحص مفردات اللغة، وأسماء الأماكن، والسرعة التي سار بها موسى بن عمران بن هافث بن لاوى بن يعقوب بن اسحاق بن إبراهيم (عليهم السلام) ليلاً، لنصل لنتيجةٍ علميةٍ صحيحة في هذا الموضوع الهام. والجدير بالذكر أن هذا الإسم (أي موسى) اختاره له شخص من آل فرعون، ولعلها زوجته آسيا التي تبنته وفقاً لرواية القرآن الكريم، والجدير بالذكر أنَّ قصة إنتشاله من الماء ومن ثمَّ تبنيه جاءت متناقضة في التوراة، أما القرآن فقد حدد موضوع التبنى ولم يحدد الشخص الذي انتشله من الماء من آل فرعون. فالتوراة ذكرت في موضع أنّ التي انتشلته من الماء وتبنته هي بنت فرعون ونصها يقول: {وَلَمَّا كَبِرَ الْوَلَدُ جَاءَتُ بِهِ (اخت موسى) إلَى ابْنَةِ فِرْعَوْنَ فَصَارَ لَهَا ابْنًا، وَدَعَتِ اسْمَهُ «مُوسىي» وَقَالَتْ: إِنِّي انْتَشَلْتُهُ مِنَ الْمَاعِ 13، وفي موضع آخر من سِفر الخروج تذكر التوراة رواية مختلفة فتقول: {نزلت إمرأة فرعون مع جاريتها الى النهر فرأت السفط بين الحلفا فلما فتحته ورأت الغلام وهو يبكى فقالت ماهذا الطفل الذي أهله موشاً 14 - وهذا تناقض واضح بين آيات التوراة نفسها يحتاج لوقفة وتأمل ونقد بالرغم من صحة الخبر في عمومه في الروايتين والخبر في عمومه يوافق القرآن الكريم. والجدير بالذكر، أنَّ كلمة موسى وردت في اللغة

<sup>13</sup> التوراة : سفر االخروج الإصحاح الثاني أية 10

<sup>14</sup> التوراة : سفر الخروج الإصحاح الثاني آية 5

البجاوية، وحسب كلام أهل الإختصاص في هذه اللغة أنَّ جميع الأسماء في اللغة البيجاوية هي وصفية تصف حدثاً أو شيئاً "فالكلمة (مُو- سي) تعني (مبتلاً بالماء وملقيّ فيه) فهي تعني (المبلل بالماء)"<sup>15</sup>. وباللغة النوبية تعني كلمة (موسى) المهجور أو المنبوذ، والجمع بين المعنيين سهل لأنّ الطفلُ قد وُجِد مبلولاً بالماء حقيقة، وفي الظاهر تُركَ مهجوراً منبوذاً على ساحل النهر، فهو المبلول المهجور في آنِ واحدٍ فاذن هو "موسى" باللغتين السودانيتين.

ولغرض هذا البحث سوف أتناول بالنقاش المستفيض تسعة محاورٍ أقدم فيها الأدلة والشواهد التي تثبت صحة الفرضيات التي افترضتها، والنتائج التي توصلت إليها بخصوص مكان غرق فرعون ومكان نزول التوراة ومكان مجمع البحرين الذي هو وسط وشمال السودان الحالي، والمحاور هي:

- محور كلمة "البحر"
  - ومحور كلمة "اليّم"
- ومحور السرعة التي خرج بها نبي الله موسى (ع) بقومه
   ومطاردة فرعون وجنوده لهم.
  - ومحور السامري الذي صنع العجل
  - ومحور {وأغرقناهم وأنتم تنظرون}
  - ومحور (وما كنت بجانب الغربي)
    - ومحور موقع جبل حوریب
      - ومحور جنسیة فرعون

35

<sup>15</sup> عبد الله أو بشار ، الإكتشاف العظيم، ص. 131

# المحور الأول: كلمة "البحر"

لقد ظن كثير من الناس أن فرعون قد غرق في البحر الأحمر الأن الله تعالى قد ذكر ذلك في ستة مواضع هي قوله تعالى:

- 1- {وَجَاوَزْنَا بِبَنِيَ إِسْرَائِيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتْبَعَهُمْ فِرْ عَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْياً
   وَعَدُواً حَتَّىٰ إِذَا أَدْرَكَهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ آمَنتُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ ٱلَّذِي آمَنَتُ بِهِ بَنَوَاْ إِسْرَائِيلَ وَأَنَاْ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ} 16
- 2- {وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ فَأَنجَيْنَكُمْ وَأَغْرَقْنَا آلَ فِرْعَوْنَ وَأَنْتُمْ
   تَنظُرُونَ}<sup>17</sup>
- 3- {وَجَاوَزْنَا بِبَنِيَ إِسْرَآئِيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتَوْاْ عَلَىٰ قَوْمِ يَعْكُفُونَ عَلَىٰ أَصْنَامٍ لَّهُمْ قَالُواْ يُمُوسَىٰ ٱجْعَلْ لَّنَا إِلَىٰها كَمَا لَهُمْ آلِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ}
   18/
- 4- {وَلَقَدْ أَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنْ أَسْر بِعِبَادِي فَاضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقاً
   في ٱلْبَحْر يَبَساً لاَّ تَخَافُ دَرَكاً وَلاَ تَخْشَىٰ 19 اللهِ
- 5- {فَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنِ اَضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرَ فَٱنفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْق كَالطَّوْدِ ٱلْعَظِيمِ 20.
  - 6- {وَ آثْرُكِ ٱلْبَحْرَ رَهُواً إِنَّهُمْ جُندٌ مُّغْرَقُونَ}21

فلأنّ الله تعالى قد ذكر كلمة "البحر" في الآيات أعلاه ظنّ كثيرٌ من الناس أنّ المقصود هو البحر الأحمر، وعلى هذا الفهم الخاطيء قد جرت عامة تفاسير القرآن الكريم! وفي الحقيقة إنّ القرآن الكريم يطلق كلمة "البحر" على البحار والمحيطات المالحة والأنهار العذبة

<sup>16</sup> القرآن الكريم، سورة يونس، آية 90

<sup>17</sup> القرآن الكريم، سورة البقرة، آية 50

<sup>18</sup> القرآن الكريم، سورة الأعراف، آية 138

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> القرآن الكريم، سورة طه ، آية 77

<sup>20</sup> القرآن الكريم، سورة الشعراء، آية 63

<sup>21</sup> القرآن الكريم، سورة الدخان، آية 23

على السواء، لأنّ كلمة "البحر" في اللغة العربية التي نزل بها القرآن الكريم هي اسمُ جنسِ للمكان الذي به ماءٌ كثيرٌ وعميقٌ ومنبسطٌ ويجري بصورة دائمة طولاً وعرضاً، وفيه حياةٌ بحرية، وتُستخرجُ منه جليةٌ للزينة، وتجري فيه السفن طولاً وعرضاً، وقد قال الخليلُ سُمّيَ البحرُ بحراً لاستبتاره، وانبساطهُ وسَعَتُه. 22 والبحرُ عند صاحبِ المُعجمِ المفهرسِ لألفاظ القرآنِ الكريمِ هو الماءُ الكثيرُ، مِلحاً كان أو عذباً 23، وزاد صاحب مختار الصحاح قائلاً "كل نهر عظيم بحرٌ "24 وهذا واضحٌ ومستشفٌ من قوله تعالى:

1- {وَهُوَ ٱلَّذِي مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ هَاذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ وَهَاذَا مِلْحٌ أَجَاجٌ
 وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَخاً وَحِجْراً مَّحْجُوراً}<sup>25</sup>.

2- {وَمَا يَسْتَوِي ٱلْبَحْرَانِ هَاذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَآئِغٌ شَرَابُهُ وَهَاذَا مِلْحٌ أُجَاجٌ وَمِن كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْماً طَرِيّاً وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةٌ تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى ٱلْفُلْكَ فِيهِ مَوَاخِرَ لِتَبْتَغُواْ مِن فَصْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ}<sup>26</sup>

3- {مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ \* بَيْنَهُمَا بَرْزَخٌ لاَّ يَبْغِيَانِ \* فَبِأْيِ آلاَءِ
 رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانٍ } 27

4- {قَالَ أَرَأَيْتَ إِذْ أَوَيْنَا إِلَى ٱلصَّخْرَةِ فَإِنِّي نَسِيتُ ٱلْحُوتَ وَمَا أَنْسَانِيهُ إِلاَ ٱلشَّيْطُنُ أَنْ أَذْكُرَهُ وَٱتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي ٱلْبَحْرِ عَجَباً}<sup>28</sup> والبحر هنا مقصود به نهر النيل.

فإذن القرآن قد سمى مجاري المياه المالحة بحاراً، وأيضاً سمى مجاري الأنهار العذبة بحاراً، ولا أعلم لأهل اللغة والتفسير خلافاً في هذه المسألة. وعليه، إنّ كلمة البحر المذكورة في الآيات الستة التي تناولت حادث الإغراق قد تعنى البحر المالح وقد تعنى أيضاً

<sup>22</sup> ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، مادة "بحر"

<sup>23</sup> محمد فؤاد عبد الباقي ، المُعجم المفهرس اللفاظ القرآن الكريم ص. 82

<sup>24</sup> مختار الصحاح، محمد بن أبي يكر بن عبد القادر الرازي

<sup>25</sup> القرآن الكريم، سورة الفرقان، آية 52

<sup>26</sup> القرآن الكريم، سورة فاطر، أية 12

<sup>27</sup> القرآن الكريم، سورة الرحمن، أية 19

<sup>28</sup> القرآن الكريم، سورة الكهف، آية 63

نهر النيل العذب، ولهذا لن يستطيع أيّ إنسان أن يفهم من الآيات التي ذكرت البحر أين كان مكان الغرق بالضبط، ولا نوع المياه التي أغرقت فرعون. ولمعرفة المكان ونوع المياه التي غرق فيها فرعون على العموم، يجب علينا أن نسلك بالبحث مسلكاً علمياً آخراً يمكّننا من عملية الترجيح بين البحرين. وبعبارةٍ أخرى لابد لنا من أدلةٍ إضافيةٍ يتم بها الترجيح بصورةٍ علميةٍ مؤسسة، وهذا ينقلنا بالضرورة للمحور الثاني عسى أن نجد فيه ما نرجح به الكفة ونحدد به نوع البحر الذي غرق فيه فرعون لنحدد به المنطقة التي تم فيها الغرق ونزلت فيها التوراة بعد الغرق.

## المحور الثاني: كلمة "اليّم "

أولاً، يجب أن نؤكِّد أنَّ كلمة "اليَّمِّ" اسم غير عربي، قال عنه بعض المفسرين أنه اسم سرياني عربته العرب، وتاريخياً فقد كانت السريانية منتشرة في منطقة العراق وسوريا، وهي اللغة الأم لطوائف الأشوريين والسريان والكلدان المنتشرة بالعراق وسوريا في عصرنا هذا، حيث أضحت السريانية من أهم العوامل التي تجمعهم، وإرجاع كلمة "اليِّم" للأصل السرياني هو رأي الإمام الزهري، وقال آخرون بل هي لغة القبط المصريين في شمال أفريقيا، وشذ واحدٌ منهم فقال بل هو اسمٌ عربيٌ فصيح مشتق من التيمم لأنّ الناس تقصده للإنتفاع به، وهذا الرأى الأخير الذي يجعل اسم "اليّم" عربياً بعيدٌ جداً عن الحقيقة، وفيه من التكلف ما لا يخفي على أيّ طالبٍ من طلاب العلم فضلاً عن العلماء، وذلك لأنَّ تصريف كلمة "تيمم" لا يقودنا لكلمة "يّم". والإمام أبو النصر أحمد بن محمد الحدادي (من علماء القرن الرابع الهجري) يرى رأياً مخالفاً لرأي لإمام الزهري، فهو يرى أنّ اسم "اليّم" مأخوذ من اللسان العبراني، والعبرانية هي لغة اليهود من بني إسرائيل. ورأي الحدادي يوافق رأي الإمام مقاتل بن سليمان (ت 150 هـ) الذي قال فيه: "إنّ اليّم بلسان العبرانية يُعنى به البحرُ، وهو نهرٌ بمصر "29، ووافقه ابن الجوزية وكثير من المفسرين، وهذا صحيح لأنَّ كلمة ماء بالعبرية تكتب هكذا هان وتنطق مايي أو ماييم Mah-yeem، أمّا البحر فهو يام او ياما او ياميت ويكتب باللغة الأنجلزية هكذا Yahm ويكتب بالعبرية هكذا اهار ويسمى النهر بالعبرية ناهار Nahar ويكتب هكذا נהר. واللغة العبرية تأثرت تأثراً كبيراً باللغة الآر امية واحتوت أيضاً على يعض الألفاظ من اللغات الأخرى

<sup>29</sup> تفسير مقاتل بن سليمان، سورة الأعراف، آية 136

وانقسمت لعدة لغات عبرية، وقد تأثرت العبرية الحديثة باللغة العربية أيضاً، ولذلك هي مختلفة إختلافاً كبيراً عن لغة التوراة الأصلية التي كانت تكتب من اليمين إلى اليسار.30

ولقد ثبت لي بالتقصي أنّ كلمة "يم" مطابقة نطقاً ومعنى مع لسان البجة في شرق السودان، لأنّ البجة مازالت حتى هذه اللحظة تُسمى الماء "يم" وتسمي البحر "يم"، وقد سألت عدداً منهم بغرض التأكد من اسم الماء والبحر عندهم فأجابوا جميعاً بأنّ اسمه "يم"، وقد أكّد لي ذلك أيضاً الأستاذ محمود كرار الباحث في لغة البجة وقواعدها في رسالة على البريد الإلكتروني.

والجدير بالذكر أنّ البجة أقدم في النشأة والوجود من بني اسرائيل والعرب، وكانوا أكثر منهم عدداً وتأثيراً ثقافياً ولغوياً على الشريط النيلي، وفي الحقيقة قد عاصرت البجة الممالك المصرية في أوج عظمتها، وفي أواخر عهدها أيضاً كما ذكر ذلك المؤرّخ أ. بول. الذي قال في مقدمة كتابه: "هذا الكتاب هو محاولة لتقصي تاريخ شعب من أقدم شعوب السودان. فجاء ذكره على لسان مختلف الكتاب والشعوب أمثال ليو أفريكانس وراسمي خرائط القرن السابع عشر وبليميي روما وفي مدونات مملكة أكسوم وممالك الفراعنة. ومنذ القرون الوسطى عُرف هذا الشعب بالبجة، ولفترة الأربعين قرناً التي عرفوا فيها شاهدوا نشؤ وازدهار ثم إندثار كثيراً من الحضارات والثقافات من غير أن يتأثروا بها"31.

وفي الحقيقة ترجع علاقة البجة بالدولة المصرية لزمن الأسرة المصرية السادسة، وقد وصلت حدود مملكة البلو (البني عامر) منحنى النيل عند أبي حمد وحتى حدود مدينة أسوان شمالاً، وحدود الدولة النوبية هي نفسها تلك الحدود البيجاوية التي ذكرها المؤرخ الإسلامي أبو اسحاق ابراهيم بن محمد الفارسي الاصطخري في

http://www.marefa.org 30

<sup>31</sup> أ. بول، تاريخ قبائل البجة، ص 2

كتابه المسالك والممالك حيث قال: "وأما مصر فإنّ لها حداً يأخذ من بحر الروم (البحر المتوسط) بين الإسكندرية وبرقة (في ليبيا حالياً)، فيأخذ في براري (الصحارى) حتى ينتهي إلى ظهر الواحات، ويمتد إلى بلد النوبة، ثم يعطف على حدود النوبة في حد أسوان، إلى ارض البجة من وراء أسوان، حتى ينتهى (الحد) إلى بحر القلزم (البحر الأحمر) ثم يمتد على بحر القلزم (شمالاً) ويجاوز القلزم على البحر إلى طور سيناء (أي جزيرة سيناء)."32 هذه هي حدود مصر كما وصفها الإصطخري في زمانه الذي كان قريباً من زمن الفتوحات الإسلامية. وفي زمن الإحتلال الروماني المسيحي لمصر هاجمت قبائل البجة مصر العليا عدة مرات دفاعاً عن حدودها التي ذكرها الإصطخري، وكان أشهرها الهجوم الذي وقع في عام 241 ميلادي في عهد الإمبراطور الروماني دسييوس، ونتج عن هذه الهجمات احتلال البجة لمصر العليا عام 268، وظلت تحت حكم البجة حتى عام 275 م، وهاجموها مرة ثانية في عام 425 م-430 م وتطلبت مقاومتهم جهداً عظيماً ومعارك شرسة، وقد نجحت منهم مجموعة تسمى بالبلميين - وهي تسمية رومانية تطلق على عموم البجة أو قبائل محددة منهم- في احتلال مدناً على نهر النيل لمئات السنين هددت منها الوجود الروماني المسيحي في جنوب مصر، وكان ذلك في القرن الثالث الميلادي وقد طردهم ملك النوبة المسيحي سيلكو من ضفاف النيل التي وجدوا فيها الماء والمرعى إلى الصحراء والجبال الشرقية في عام 540 بعد ميلاد السيّد المسيح، "ولذلك فإنّ منطقة جنوب مصر التي كانت عرضة مستمرة للهجمات البجاوية، أصبحت تتمتع بنوع من الإستقرار "33. والاهتداء الصحيح لموقع مصر القديمة وماهيتها، سيغير كثيراً في دراسة تاريخ منطقة وادي النيل وشعوبها. ففي

32 أبو اسحاق الإصطخري، مسالك الممالك ، ص. 39

<sup>33</sup> أ. بول، تاريخ قبائل البجة، ص. 51

ماهية مصر نجد ابن منظور يقول: "مِصْر هي المدينة المعروفة، تذكر وتؤنث؛ والمِصرْ: واحد الأمْصار. والمِصرْ: الكُورَةُ، والجمع أمصار. ومَصرَّر المكانُ: صار أمصار. ومَصرْراً الموضع: جعلوه مِصرْراً. وتَمَصرَر المكانُ: صار مِصرْراً. ومِصرْرُ: مدينة بعينها، سميت. والمِصرْران". وقال ابن الأعرابي: " الكوفة والبصرة؛ قيل لهما المصران لأنَّ عمر بن الخطاب (رض) قال: لا تجعلوا البحر فيما بيني وبينكم، مَصِروها أي صيروها مِصرْراً بين البحر وبيني أي حدّاً. والمصر: هو الحاجز بين الشيئين." فهل يا ترى كانت مصر القديمة دولة كاملة أم مقاطعة في دولة أم هي مدينة "ممفيس" التي كانت لها أهمية استراتيجية تتنافس عليها الدول وسميت بها كل المنطقة كما ذكر ذلك .Mr السوداء"34 و الحضارة السوداء"34 ؟

وذكر المؤرّخ الإسلامي اليعقوبي في كتابه "فتوح البلدان" الذي ألفه في القرن التاسع الميلاي أنّ البجة كانت لها تسع ممالك في المنطقة الممتدة بين ميناء مصوع على ساحل البحر الأحمر وأسوان على النيل. 35 وقد أشار اليعقوبي بوضوح تام لحدود الدولة النوبية فقال: " مدينة أسوان العظمى وبها تجار المعادن وهي في الجانب الشرقي من النيل وهي ذات نخلٍ كثيرٍ وزروع وتجارات مما يأتي من بلاد النوبة والبجة. وآخر بلاد الإسلام من هذه الناحية مدينة في جزيرة في وسط النيل يقال لها "بلاق" عليها سور حجارة، ثم حد بلاد النوبة بموضع يقال له القصر على مقدار ميل من بلاق. "36 وبالإضافة لذلك فإنّ البجة في نسبها تدعي انتماءً لكوش بن حام، ولقد أوردت التوراة أنَّ كوش هو والد النمرود الطاغية المعروف. فالبجة إذن جزءٌ أصيلٌ من الدولة الكوشية التي فرضت سيطرتها على مصر في وقت من الأوقات، ولغات البجة ولهجاتهم سيطرتها على مصر في وقت من الأوقات، ولغات البجة ولهجاتهم

\_

Chancellor Williams, The Destruction of Black Civilzation, P. 64<sup>34</sup>

<sup>35</sup> اليعقوبي، فتوح البلدان، ص . 40

<sup>36</sup> اليعقوبي، فتوح البلدان، ص 172.

كما ذكر الباحثون قد أثّرت في عددٍ من المجتمعات القديمة والحديثة في السودان ومصر على السواء، فمثلاً نجد العلامة أ. بول في حديثه عن قبيلة العبابدة المصرية يقول: ".... أنّ مجموعاتهم الرعوية في مصر تتحدث لهجة من البداوييت...." والبداوييت لغة من لغات البجة الحيّة. ونفس الشي ذكره عن قبيلة الفلاتة إذا قال عنهم: "ولعل أكثر الأشياء الملفتة للنظر في هذه القبيلة (أيّ الفلاتة) هو استطاعتهم التحدث باللغة البجاوية وأن يتمثلوا بزيّهم وبأسلحتهم (أي زي البجة وأسلحتهم)" ق.



خريطة توضح دولة البلميين البجة وهي تجاور كوش ومصر من الناحية الشرقية.

فإذن قد مدّنا التاريخُ بشواهد مادية قوية على تمدد لغة البجة قديماً وحديثاً في المنطقة الواقعة على النيل من حدود شندي وحتى أسوان، ولعل أسماء المدن النيلية المعاصرة كالعالياب والزيداب والتميراب وكل المدن والقرى والقبائل التي تنتهي بمقطع "آب"

<sup>37</sup> أ. بول، تاريخ قبائل البجة، ص 124

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> المصدر السابق، ص. 124

والتي تعني "آل" في لغة البجة ومقصودها النسب، تقف شاهداً قوياً على تغلغل هذه اللغة في هذا الشريط النيلي منذ قديم الزمان. وكما يقول أ. بول: " ويكفي أنّ لغتهم الغنية بالقواعد ومفردات الخيال دليل على أنّها ليست لغة أغبياء، بل أنّها تنم عن ثقافة متكاملة وحضارة ناضجة. فهم يتميزون بمقدرة عالية في سرد القصص والأساطير. وتتصف كلتا اللغتين، البداوييت والتقري، بذخيرة ضخمة من الفصاحة والبلاغة "89

فعليه، يمكننا أن نقول بكل ثقة إنَّ "اليّم" هو لغة بجاوية كوشية استعارته العبرية التي هي لغة بني إسرائيل، وقد سُمّي به نهر النيل خاصة لا يتجاوزه لغيره من الأنهار، وقال الإمام الشوكاني في تفسيره: "واليم: البحر أو النهر الكبير"40، ولهذا لا يجوز لنا أن نسمى الفرات يماً، ولا البحر الأحمر يماً، ولا أي من مجاري المياه العذبة أو المالحة يمًا، كما لا يجوز لنا أن نسمى النيل فراتاً ولا الفراتَ نيلاً، لأنّ الأسماء في جميع اللغات تكون حصراً على المسميات. ومن الغريب أن البجة يظنون أنَّ اسم الماء عندهم مأخوذ من العربية لوروده في القرآن الكريم! ولكن الحقائق التاريخية تشير إلى أنّ القرآن قد أخذ الإسم من البجة كما أخذ الدر هم والدينار من الفرس والروم عندما وجد العرب تستخدمهما في أسواق الجاهلية، ووجود الأسماء الأعجمية في القرآن لا يشكك في عربيته التي قال فيها المولى عزَّ وجل {إنَّا أَنزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ 41 ، لأنَّ الأسماء لا تُغيِّر في كل اللغات، فمحمد تجده محمد بكل اللغات، وأديسون هو أديسون بكل اللغات، وغاندي هو غاندي بكل اللغات، و لأنّ القرآن قد ذكر كثيراً من القصص التاريخية التي لا علاقة لها بالعرب فقد ذكر معها أسماء أبطالها الأعاجم أيضاً، فذكر إبراهيم

-

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> المصدر السابق ص. 8

<sup>40</sup> الإمام الشوكاني، تفسير فتح القدير، سورة طه أية 39

<sup>41</sup> القرآن الكريم، سورة يوسف، أية 2

ولوط وموسى وعيسى وفرعون وهامان و"اليم" وياجوج وماجوج....الخ، وهذه حقيقة لايجادل فيها إلا جاهل.

وبخصوص اسم الماء عند البجة فأهل علم اللغات أو اللسانيات (Linguistics Science) يؤكدون حقيقة مهمة، هي أن أساسيات الحياة لا تقتبسها لغة حيّة من لغة حيّة أبداً، وإذا وجد اشتراك بين لغتين في الأساسيات، فذلك يعنى أنَّ واحدة من اللغتين قد تفرعت من الأخرى أو تأثرت إحداهما بالأخرى نتيجة للمجاورة والإختلاط السكاني، فلذلك يستحيل أن يكون البجة قد أخذوا اسم الماء من العربية لأنّهم أقدم من العرب وجوداً، ولغتهم أقدم من العربية والعبرية، واسم الماء في العربية هو "ماء" وليس "يم"، والعرب لا تذكر اليم إطلاقاً في حياتها اليومية ولا في أشعارها ونثرها القديم والجديد، وقد جاء ذكر "اليم" في الأدب الإسلامي محدوداً تأثراً بلغة القرآن التي جاءت به لأول مرة. والبجة شعب كبير وقديم ومنعزل نوعاً ما، فلزم من ذلك أن يكون لهم اسم قديم للماء غير مستعار من لغة أخرى وهذا الإسم هو "اليّم".

وبعد أن انكشفت لنا حقيقة كلمة "اليم" نرجع للقرآن مرة ثانية لنتأكد من صحة هذا التحليل، ونقف عند المرة الأولى التي استخدم فيها القرآن الكريم هذ الاسم البيجاوي الكوشي. وبتدقيق النظر في سلسلة الأحداث كما جاء بها القرآن الكريم سنجد أن كلمة "اليم" ذكرت لأول مرة في قصة أم موسى (ع) عندما أمر فرعون جنوده بقتل الأبناء الذكور وترك البنات أحياء ووفقاً للتوراة: {ثُمَّ أَمَرَ فِرْعَوْنُ جَمِيعَ شَعْبِهِ قَائِلاً: كُلُّ ابْنِ يُولَدُ تَطْرَحُونَهُ فِي النَّهْرِ، لكِنَّ فِرْعَوْنُ جَمِيعَ شَعْبِهِ قَائِلاً: كُلُّ ابْنِ يُولَدُ تَطْرَحُونَهُ فِي النَّهْرِ، لكِنَّ كُلُّ بِنْتٍ تَسْتَحْيُونَهَا } 42. حينها أمر الله تعالى أم موسى قائلاً: {أَنِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ عَيْنِي } 43 وقوله وَعُدُونَ لَهُ وَالْقَيْتُ عَلَىٰ عَيْنِي } 43 وقوله لي وَعَدُونُ لَهُ وَالْقَيْتُ عَلَىٰ عَيْنِي } 43 وقوله لي وَعَدُونُ لَهُ وَالْقَيْتُ عَلَىٰ عَيْنِي } 44 وقوله

<sup>42</sup> التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الأول، النص رقم 22

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> القرآن الكريم، سورة طه، آية 39

تعالى: {وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أَمْ مُوسَىٰ أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي ٱليَمْ وَلاَ تَخَافِي وَلاَ تَحْزَنِيَ إِنَّا رَآدُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ }44 ويقابل النصوص القرآنية نص في التوراة يقول: {وَلَمَّا لَمْ يُمْكِنْهَا أَنْ تُخَبِّنَهُ بَعْدُ، أَخَذَتْ لَهُ سَفَطًا مِنَ الْبَرْدِيّ وَطَلَتْهُ بِالْحُمْرِ وَالزَّفْتِ، وَوَضَعَتِ الْوَلَدَ فِيهِ، وَوضَعَتْهُ بَيْنَ الْحَلْفَاءِ عَلَى حَافَةِ النَّهْرِ. 4وَوَقَفَتُ أَخْتُهُ مِنْ بَعِيدِ لِتَعْرِفَ مَاذَا يُفْعَلُ بِهِ \$45، فمن نص التوراة نعلم أنّ أم موسى (ع) قد لفته بنبات الحلفا عندما وضعته في التابوت على حافة النهر، ونبات الحلفا كما هو معلوم يوجد في منطقة حلفا وينتشر جنوباً حتى مدينة دنقلا، وبه سميت مدينة حلفا السودانية. وهذا يعني أن قصر الملك فرعون كان في تلك المنطقة، لأنّ أم موسى (.. قَالَتْ لأَخْتِهِ قُصِيهِ فَبَصُرَتْ بهِ عَن جُنْبِ وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ } 46 وبالفعل تتبعت أخته التابوت من جانب البر الذي كان ساحلاً مستوياً لترى ماذا سيحدث له. والجدير بالذكر أنَّ السَّاحل هو جانب البحر المالح أو جانب النهر العذب، ويكون في حالة تغير دائم بسبب المد والجزر في سواحل البحار المالحة أو بسبب الفيضان السنوي في سواحل الأنهار، والساحلُ في اللغة فاعِلّ بمعنى مفعول (أي مسحول)، لأنَّ الماء يستحل المكان (أي يقشره) حيناً، ويغمره حيناً آخر في عملية مدِّ وجَزَر مستمرة لا تتوقف قط، و عندما تقول إنَّ الرّياح سْحَلت الأرض سَحْلاً: أي كُشطت ما عليها ونُزعت عنها أدَمَتها. ففي حالة المد تغطى المياه اليابسة وفي حالة الجزر تسحل المياه الرمل وما عليه فتظهر الأرض يابسة نظيفة مرةً أخرى. فالساحل بهذا الفهم اللغوى هو المكانُ الذي يصبح مرة جزءاً من البحر أو النهر ومرة أخرى يصبح جزءاً من اليابسة، وبالتالي هو منطقة تتغير باستمرار، ولا تصلح للسكن بسبب تهديد المياه المستمر لها، وقد تصلح للزراعة في حالة انحسار الفيضان

44 الفرآن الكريم، سورة القصص، أية 7

<sup>45</sup> التوراة، سفر الخروج الإصحاح الثاني، نصوص 1-4

<sup>46</sup> القرآن الكريم، سورة القصص، أية 11

عنها في حالة السواحل الزراعية على ضفاف الأنهار، لأنَّ سواحل البحار المالحة لا تصلح للزراعة بسبب ملوحة الأرض والمياه. وفي هذا المعنى قال الإمام الشوكاني: "والساحل: هو شط البحر، سمي ساحلاً، لأن الماء سحله"<sup>47</sup> وقد يكون الساحل منطقة ممتدة لمئات الكيلومترات على طول النهر أو البحر أو قد يكون منطقة صغيرة تمتد لبضع الكيلومترات، وقد يكون الساحل بعيداً من المدينة أو القرية وقد يكون قريباً من أماكن السكن. والسواحل عدة أنوع: منها السواحل المستقيمة و العريضة و الضيقة و المفتوحة والمحصورة.

وهناك على ضفاف النيل في شمال السودان كثير من السواحل الرملية وغير الرملية وهي على مستوى النيل أو تعلو عليه قليلاً، إلا أنَّه يصلها في كل حال. ولا يعقل أن تتبع أخته التابوت مشيأً على أرجلها من منطقة حلفا وحتى أسوان أو القاهرة والتابوت يسبح مع التيار المنحدر سريعاً من غير توقف من الجنوب صوب الشمال. كما لا يعقل ولا يتخيل أن تأتى أمه لترضعه يومياً من مسافة تبعد مئات الكيلومترات حتى لو كانت راكبة أحسن الخيول، وذلك لأنّ الطفل يحتاج للرضاعة في اليوم عدة مرات! فإذن نستنتج من ذلك كله أنَّ بيت أم موسى (ع) كان قريباً من قصر الملك فر عون، وأنَّ المسافة التي تتبعت فيها أخته التابوت بأرجلها كانت معقولة نوعاً ما، وكان هناك ساحل يفصل بين مساكن بني اسرائيل وقصر الملك الطاغية فرعون، وكلهم يسكنون بالقرب من النيل وليس على ساحله. وفي هذه الحالة يمكن لأم موسى أن تأتى للقصر لترضعه في اليوم عدة مرات، أو أن يُأخذ الطفل عدة مرات في اليوم لترضعه مرضعته (والتي هي أمه) في بيتها ثم ترجعه للقصر. وقد اتفق جميع المفسرين على أنّ اسم "اليّم" في هذه الآية بالذات مقصودٌ به نهر النيل لا غيره، وهذا الإجماع قد ذكره الإمام الرازي

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> الإمام الشوكاني، تفسير فتح القدير، سورة طه، أية 39

قائلاً: "اليَّم هو البحر، والمراد به ههنا نيل مصر في قول الجميع"48، وقد خالف الإجماع المقدسي في كتابه "أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم: أن بحر القلزم (البحر الأحمر) هو البحر الذي طُرَحت فيه أم موسى تابوت موسى لمّا خافت عليه من فرعون" وقول المقدسي بعيدٌ وشاذٌ جداً.. وكلمة "اليم" لم تذكر في القرآن الا في سياق الحديث عن مكان سكن أل موسى وآل فر عون والمكان الذي غرق فيه فرعون والمكان الذي نسف فيه العجل، ومن المعروف أن قوم موسى وقوم فرعون جميعاً لم يكونوا يسكنون ساحل البحر الأحمر فوجب اسقاط قول المقدسي. وقد ذُكر النيل باسمه البيجاوي "اليم" لأنّ لغة البجة كانت مؤثرة على هذا الشريط النيلي، وأثَّرت أيضاً على لغة بني اسرائيل لأنَّهم أقلية، والأقلية إن لم تكن منعزلة تماماً من الشعوب الأخرى تتأثر لغتُها بلغة غيرها خاصة في الأساسيات المشتركة بينهم. وفي الحقيقة ما زالت آثار اللغة البيجاوية باقية إلى يومنا هذا، ولهذا قال عالم الآثار والاس بدج: "من أراد أن يتعلم اللغة المصرية القديمة عليه أن يجيد لغة البجة في شرق السودان"49. ومن الضروري أن نذكر أن لغة السريان بعيدة عن المنطقة وقد كانوا في العراق وسوريا ولم يطلقوا على دجلة والفرات ولا غيرها من الأنهار اسم اليم، ولهذا لا يمكن أن نقبل أن يكون اسم "اليم" اسماً سريانياً، فلو كان سريانياً لوجدنا له أثراً على اسماء أنهارهم التي كانت تجري من تحتهم. وقد أعجبتني مرافعة الأستاذ عبد الله أوبشار في كتابه عن تسمية نهر النيل عندما قالوا له إنّ النيل تسمية يونانية فقال مرافعاً: "لقد قامت على أرضه (أي النيل) حضارات وأمم قبل دخول اليونان تلك المناطق.... أنَّهم (أي البجة) بعدما أطلقوا الاسماء على الجبال

\_

<sup>48</sup> الإمام الرازي، تفسير مفاتيح الغيب، سورة طه آية 39

<sup>49</sup> عبد الله أو بشار ، الإكنشاف العظيم: الشواهد والدلالات البجاوية والفر عونية، ص. 30

والاحجار والانهار والروافد (فكيف لهم) ان يتركوا النيل العظيم؟ ولماذا (يتركونه)؟ (أيتركونه) ليأتى اليونانيون بعد آلاف السنين ويسموه بتسميتهم كما يز عمون، أوليس في الأمر شيء من الغرابة؟! فإنَّهم (أي البجة) لم يتركوا نهرا إلا وسموه اسما مثل "آتبرة" الألف عليها مد والتاء عليها سكون و"أت" تعنى اللبن و"بر" تعنى بحر بنطق الباء والحاء معاً، والكلمة تعنى "بحر اللبن". ولا أدري إن كان ذلك الوصف نسبة لقربه من البحر المالح أم لحلاوة مائه أم لكثرة المرعى فيه حتى تصبح الألبان بحارا. وكذلك نهر القاش، و"قاش" تعنى (بلغة البجة) فاض وتدفق، وتطلق عادة على فورة اللبن، "قاش" فار اللبن. نهر سيتيت اسم بيجاوي في منطقة بيجاوبة فإنَّ "سيت" تعنى الدسم والدهون وتطلق عادة على الشيء الدسم. وكذلك نهر "الساسريب" فهي كلمة بيجاوية "سي سريب" وهو رافد لنهر عطبرة، والكلمة تعنى المُقدِّم الذي يقدم شيئاً للأمام. فلو ذهب شخص ما ليوصل شخصاً آخر فيقال "سي سري"، وحرف الياء للتوكيد. والساسريب هو الذي يصب في نهر عطبرة ويدفعه للأمام. " ويقال أن هناك نهراً صغيراً في إحدى مناطق الشمالية يقال له "أور" وبلغة البجة تعنى ولد أو ابن. فهل يعقل أن يسمى البجا القدماء الأنهر والروافد وينسوا الأساس؟ والأساس النيل كما هو معلوم. وقد ذكر أحد الباحثين في الحضارة المصرية القديمة أنَّ اسم النيل بلغة المصريين القدماء "نِي لنه" بخفض النون وضم اللام. والجدير بالذكر أنَّ الكلمة البيجاوية تتكون عادة من مقطعين كما في "نيلء" الذي هو النيل، والكلمة بلغة البجا تعنى رُوينا ماءً (فعل ماضى) أو تعنى الراوي. وعندما عُربت الكلمة أدخل إليها حرفى الألف واللام للتعريف فأصبحت النيل."50

وعندما ذكر الله تعالى قصة فرعون في القرآن الكريم أكّد بما لا يدع مجالاً للشك أنّه قد أغرقه في اليّم الذي هو نهر النيل الذي

<sup>50</sup> المصدر السابق ، ص. 85

يسمى بالعربية بحراً، وقد جاء ذكر غرقه في اليم في أربع سورٍ هي الأتى:

الأعراف آية 139: {فَٱنْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ فِي ٱلْيَمِ بِأَنَّهُمْ
 كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَكَانُوا عَنْهَا غَافِلِينَ}

2- طه آية 78: {فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ فَغَشِيَهُمْ مِّنَ ٱلْيَمِ مَا غَشِيَهُمْ}

3- القصص آية 40: {فَأَخَذْنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذْنَاهُمْ فِي ٱلْيَمِ فَٱنظُرْ
 كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ ٱلظَّالِمِينَ}

4- الذاريات آية 40: {فَأَخَذْنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذْنَاهُمْ فِي ٱلْيَمِ وَهُوَ مُلِيمٌ}
 مُلِيمٌ}

(سبحان الله! هناك توافق في رقم الآيات في سورة الذاريات والقصيص وهو الرقم 40).

فإذن، وفقاً لهذه الآيات القرآنية إنّ الملك الطاغية فرعون قد غرق في نهر النيل الذي أكّد القرآن أنّ اسمه الخاص بلغة أهل المنطقة هو "اليّم" سبع مراتٍ في آياتٍ مختلفة. وهذا يجعلنا نجزم تماماً أنّ كلمة "البحر" التي وردت في الآيات الأخر التي تناولت قصة الغرق مقصود بها نهر النيل لا غيره، ولقد صرّح بذلك الإمام مقاتل بن سليمان في تفسيره قائلاً: "{فَأَخَذْنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذُنَاهُمْ فِي اللّيَمِ} يعني فقذفناهم في نهر النيل الذي بمصر" 51، والجدير بالذكر أنّ بعض أهلنا في شمال السودان -الرباطاب مثلاً لهم- لا ينزلون البحر في يوم الأربعاء ويسمونها "أربعاء فرعون"52! فمن أين الأهل شمال السودان بهذه المعلومة إن لم يكن لهم علم متوارث بأنّ حادث الغرق قد تمّ في النيل؟!

كما أن هناك قرائن أخر تؤيد أن المقصود بالبحر هو النيل، فقد جاء في سورة الكهف: {وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَتَٰهُ لاَ أَبْرَحُ حَتَّىٰ أَبْلُغَ

52 هذه المعلومة سمعتها من كبار السن وأكدها لي عددٌ من أبناء المنطقة وهي معلومة مشهورة

<sup>51</sup> مقاتل بن سليمان، تفسير مقاتل، سورة القصص آية 44

مَجْمَعَ ٱلْبَحْرَيْنِ أَقْ أَمْضِيَ حُقْباً 53، وموسى (ع) قد قصد بمجمع البحرين مجمع نهرين عذبين على أرض السودان عند الخرطوم تحديداً، حيث تجتمع مياه النيلين الأبيض والأزرق في منطقة واحدة عند جزيرة تسمى "توتى"، فيتكوَّن النيل العظيم الذي يصب بدوره في البحر الأبيض المتوسط، وكلمة "مَجمَع" أو "مَجمِع" هي اسم مكان لحدوث الفعل، والفعل هنا تَجمُّع مياه النهرين في مكان واحدٍ، وفي الحقيقة يبدأ إجتماع النهرين عند جزيرة توتى ويجريان جنباً لجنب حتى منطقة السيلوقة، حيث تختلط المياه ويتكون النيل العظيم. يقول الإمام الرازي في شرح الآية: " وحاصل الكلام أن الله عز وجل كان قد أعلم موسى حال هذا العالم (المكان)، وما أعلمه موضعه بعينه، فقال موسى عليه السلام: لا أزال أمضى حتى يجتمع البحران فيصيرا بحراً واحداً أو أمضى دهراً طويلاً حتى أجد هذا العالم (المكان)"54 وأول من تنبه لقول الإمام الرازي هذا وأسقطه على الواقع الجغرافي والتاريخي للقصة لتحديد مجمع البحرين، هو العلامة الباكستاني أبو الأعلى المودودي في تفسيره المسمى "تفهيم القرآن" الذي بدأ تأليفه عام 1940 وانتهى منه في عام 1970، وذلك في معرض شرحه لسورة الكهف، فقال إن البحران اللذان يصيران بحرأ واحدأ هما النيل الأزرق والنيل الأبيض عند جزيرة توتى بمدينة الخرطوم بجمهورية السودان لأنّ قصة موسى وقعت في هذه المنطقة. 55 ثم قال بهذا الرأي من بعده البروفيسور العلامة عبد الله الطيب ولكن لم بقطع به كما قطع المودوي56، ومن بعدهما ذكره عددٌ من الباحثين السودانيين، فإذن هو رأيٌ قديم نسبياً ولكنَّه غيرُ مشروح وموضح، وقد جعلت شرحه وتوضيحه أحد أهداف هذا الكتاب

-

<sup>53</sup> القرآن الكريم، سورة الكهف، آية 60

<sup>54</sup> الإمام الرازي، تفسير مفاتيح الغيب/ الكبير، سورة الكهف، أية 60

<sup>55</sup> أبو الأعلى المودوي، تفهيم القرآن، تفسير سورة الكهف

<sup>56</sup> عبد الله الطيب، تفسير القرآن الكريم، إذاعة أمدر مان، تفسير سورة الكهف أيات 60-60

ولكى نفهم اختيار أبو الأعلى المودودي وبروفيسور عبد الله الطيب 57 للخرطوم لتكون مجمعاً للبحرين، لا بد لنا من لفت النظر للفرق بين مفهوم "المَجمَع" الذي يجمع بين نهرين أو بحرين، وبين ومفهوم "المفرق" الذي يفرق البحر الواحد لأكثر من مجرى، وكذلك يجب أن نفرق بين مفهوم "المجمع" و"المصب الأحادي". ففي المَجمع يشترك نهران أو بحران أو أكثر في مصب واحدٍ، وبالضرورة العقلية لابدُّ من أن يكونان نهراً جديداً، أو بحراً، أو بحيرة، أو مجرئ ثالثاً كما في حالة نهر النيل أو نهر شط العرب في العراق. أما في حالة "المصب الأحادي" كما في حالة نهر عطبرة مع النيل58، أو في حالة النيل مع البحر الأبيض المتوسط، فالبحر الأبيض المتوسط لا يجتمع مع النيل في مصب واحدٍ، ولكنَّه يستقبل مياه النيل التي تصب فيه، وكذلك يفعل النيل مع نهر عطبرة. ومن هذا نفهم أن مصب النيل وفروعه عند الإسكندرية ليست مَجمَعاً وإنّما هي مصبات أحادية للنيل وفروعه، وفروع النهر لا تسمى أنهاراً وإنَّما تسمى فروعاً. ولقد اشططَّ المفسرون القدماء في أقوالهم عن مجمع البحرين فمثلاً نرى الإمام الطبري يقول: " حدثنا بشر، قال: ثنا يزيد، قال: ثنا سعيد، عن قتادة، قوله: {حتى أَبْلُغَ مَجْمَعَ البَحْرَيْنِ} والبحران: بحر فارس وبحر الروم، وبحر الروم مما يلى المغرب، وبحر فارس مما يلى المشرق"59 أي إجتماع المحيطين الهادي والأطلسي وهذا بعيدٌ جداً! وقال ابن عطية: " واختلف الناس في {مجمع البحرين} أين هو؟ فقال مجاهد وقتادة هو مجتمع بحر فارس (المحيط الهادي) وبحر الروم (المحيط الأطلس). قال القاضى أبو محمد: وهو ذراع يخرج من البحر المحيط من شمال إلى جنوب في أرض فارس من وراء أذربيجان

57 يقال أن لعبد الله الطيب رأي ثان هو أن مجمع البحرين هو ملتقى الأتبراوي بالنيل، وهو لم يدون الرأيين في كتبه وربما ذكر هما في محاضراته.

59 الإمام الطبري، تفسير الطبري، سورة الكهف، آية 60

<sup>58</sup> لقد كنت في الماضي اعتقد أن منطقة عطيرة هي مجمع البحرين وتبين لي أن ذلك خطأ لأنَّ نهر عطيرة يصب أحاديا في النيل ولا يلتقي معه في مصب واحدٍ.

فالركن الذي لاجتماع البحرين مما يلي بر الشام، هو {مجمع البحرين} هو عند طنجة، وهو حيث يجتمع البحر المحيط والبحر الخارج منه السائر من دبور إلى صبا. وروي عن أبي بن كعب أنه قال {مجمع البحرين} بإفريقية، وهذا يقرب من الذي قبله، وقال بعض أهل العلم هو بحر الأندلس (البحر الأبيض المتوسط) من البحر المحيط (الأطلسي)، وهذا كله واحد حكاه النقاش وهذا مما يذكرُ كثيراً، ويُذكر أن القرية التي أبت أن تضيفهما هي الجزيرة الخضراء، وقالت فرقة {مجمع البحرين} يريد بحراً ملحاً وبحراً عذباً، فعلى هذا إنما كان الخضر عند موقع نهر عظيم في البحر"60... وكما ترى بأم عينك عزيزي القاريء إنَّ كلام المفسرين عن مجمع البحرين كلام مضطرب لا يقف على ساقٍ وبالتالي غيرُ ملزم لنا.

وخلاصة هذه الفقرة، أنّه قد ثبت لنا بالدليل القاطع من القرآن نفسه أن "اليّم" اسم أعجمي، وثبت لنا بالبحث والتقصي أن تلك التسمية بجاوية الأصل استعارتها العبرية اسماً للنيل الذي كانوا يسكنون ضفافه، وثبت لنا أيضاً أن النهر في القرآن الكريم يُسمى بحراً ولا تسمى البحار المالحة أنهاراً. كما ثبت لنا بالمنطق استحالة غرق فرعون في مكانين في وقت واحد، فوجب من هذا كله أن يكون للمكان الذي غرق فيه فرعون اسمان الأول هو "البحر" وهو اسم جنس (نوع) عام في اللغة العربية يطلق على كل المياه الدائمة الكثيرة مالحة كانت أم عذبة، واسم الجنس عندما يستخدم في التعبير لا يساعد السامع على الفهم الدقيق المحدد، ولهذا يحتاج اسم الجنس دوماً لعاملٍ مساعدٍ يساعد السامع على الفهم الدقيق المحدد، ولغذا يحتاج اسم ولذلك جاء الإسم الثاني وهو "اليمّ" - وهو اسمّ خاصّ بلغة أهل المنطقة يطلق على نهر النيل - ليُساعد في تحديد اسم الجنس الأول. فأنت عندما تقول: "قطعتُ شجرة"، لا يفهم السامع أي شجرة قطعتَ

<sup>60</sup> ابن عطية، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، سورة الكهف، آية 60

على وجه الدقة، ولكن عندما تقول له: قطعتُ شجرة البرتقال التي أمام بيتي، فقد أوضحت وحددت للسامع على وجه الدقة مُرادك، لأنّك حددت اسم الجنس باسم معيّن لفاكهة معينة معروفة تسمى البرتقال، وبالإضافة لذلك حددت له موقع الشجرة، فاكتمل عنده الفهم. وبهذا المنطق نستطيع أن نجمع بين آيات الإغراق في البحر وآيات الإغراق في اليم، لأنّ الإنسان لا يمكن أن يغرق في مكانين مختلفين في زمنٍ واحدٍ كما ذكرنا سابقاً، ولكن يمكن أن يغرق الإنسان في مكانٍ واحدٍ له اسمان. فلزم من هذا أن يكون "اليم" هو نفسه "البحر" المذكور في آيات الإغراق، وهكذا يُفكُ التعارض بين أيات البحر بسهولةٍ ويُسر.

### المحور الثالث: قصة السيامري

إنّ قصة السامري أيضاً قد حدثت على ضفاف النيل في العمق السوداني بشهادة القرآن والتوراة معاً، ولهذه القصة دلالة مهمة في هذا الموضوع، فقد ذكر القرآن أن العجل أحرق ونُسف في "اليَمّ" في قوله تعالى على لسان موسى: {قَالَ فَٱذْهَبْ فَإِنَّ لَكَ فِي ٱلْحَيَاةِ أَن تَقُولَ لاَ مِسْلَسَ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِداً لَّن تُخْلَفَهُ وَٱنظُرْ إِلَىٰ إِلَهِكَ ٱلَّذِي ظَلْتَ عَلَيْه عَاكِفاً لَّنُحَرِّقَنَّهُ ثُمَّ لَنَنسِفَنَّهُ فِي ٱلْيَمَ نَسْفاً 61 ونجد نفس الحقيقة بتفاصيل أكثر أكدتها التوراة حيث ورد قول موسى لقومه: {وأما خطيتكم العجل الذي صنعتموه فأخذتُه وأحرقتُه بالنار ورضضتُه وطحنتُه جيداً حتى نَعُمَ كالغبار ثم طرحتُ غباره في النهر المنحدر من الجبل 62 والسامري رجل من قرية وثنية يقال لها سامرة في شمال فلسطين كانت تعبد صنماً في شكل إنسان له رأس عجل وله قرنان يسمى "بعل" وكان رجلاً مطاعاً من أتباع موسى عليه السلام ولكن ليس من بني إسرائيل، وذكر ابن كثير في تفسيره أنَّه كان "من قوم يعبدون البقر جيران لبني إسرائيل، ولم يكن من بنى إسرائيل، فاحتمل (أي هاجر) مع موسى وبنى إسرائيل حين احتملوا (هاجروا)، فقضى له أن رأى أثراً، فقبض منه قبضة، فمر بهارون، فقال له هارون عليه السلام: يا سامري ألا تلقى ما في يدك، وهو قابض عليه لا يراه أحد طوال ذلك؟ فقال هذه قبضة من أثر الرسول الذي جاوز بكم البحر، ولا ألقيها لشيء إلا أن تدعو الله إذا ألقيتها أن يجعلها ما أريد، فألقاها ودعا له هارون، فقال أريد أن يكون عجلاً، فاجتمع ما كان في الحفيرة من متاع أو حلية أو نحاس أو حديد، فصار عجلاً أجوف ليس فيه روح وله خوار، قال ابن

61 سورة طه أية 97

<sup>62</sup> التوراة، سفر التثنية، الإصحاح التاسع، النصوص رقم 21-22

عباس لا والله ما كان له صوت قط، إنما كانت الريح تدخل في دبره وتخرج من فيه، وكان ذلك الصوت من ذلك، فتفرق بنو إسرائيل فرقاً، فقالت فرقة يا سامري ما هذا وأنت أعلم به؟ قال هذا ربكم، ولكن موسى أضل الطريق، فقالت فرقة لا نكذب بهذا حتى يرجع إلينا موسى، فإن كان ربنا، لم نكن ضيعناه وعجزنا فيه حين رأينا، وإن لم يكن ربنا فإنا نتبع قول موسى، وقالت فرقة هذا من عمل الشيطان، وليس بربنا، ولا نؤمن به ولا نصدق، وأشرب فرقة في قلوبهم الصدق بما قال السامري في العجل، وأعلنوا التكذيب به، فقال لهم هارون: {يقوم إنّما فَتنتُمْ بِهِ وَإِنّ رَبّكُمُ ٱلرّحْمَانُ فَٱتّبِعُونِي

ويبدو لي من البحث أن السامري كان اسمه هارون أيضاً فتحاشى القرآن ذكر اسمه خوفا من الخلط 64، وينحدر أصله من مدينة تسمى السامرة قد ورد ذكرها كثير جداً في سفر أشيعيا، وبسبب تشابه الأسماء خلط اليهود بينه وبين هارون النبي، وقد كان اسم هارون الأسماء خلط اليهود بينه وبين هارون النبي، وقد كان اسم هارون فاسق الله الله على أخت هارون قيل هو رجل فاسق اسمه هارون فكان هذا تعييراً لها ظنناً منهم بفسقها الذي يشبه فسق هارون، وقيل بل كان لها أخاً صالحاً اسمه هارون، ومن الواضح جداً أنَّ نص التوراة الذي يقول: {وَلَمَّا رَأَى الشَّعْبُ أَنَّ مُوسَى أَبْطاً فِي النُّزُولِ مِنَ الْجَبلِ، اجْتَمَعَ الشَّعْبُ عَلَى هَارُونَ مُوسَى أَبْطاً فِي النُّرُولِ مِنَ الْجَبلِ، اجْتَمَعَ الشَّعْبُ عَلَى هَارُونَ وَقَالُوا لَهُ: قُمِ اصْنَعْ لَنَا آلِهَةً تَسِيرُ أَمَامَنَا، لأَنَّ هذَا مُوسَى الرَّجُلَ مُوسَى الرَّجُلَ مَامَنَا، لأَنَّ هذَا مُوسَى الرَّجُلَ هَارُونَ الْذِي اللهُ عَلَى اللهُ مَاذَا أَصَابَهُ. فَقَالَ لَهُمْ وَاتُوا فَاتُونَ بِهَا إِلَى هَارُونَ. فَأَلُوا الذَّهَبِ الَّتِي فِي آذَانِ نِسَائِكُمْ وَبَنْيكُمْ وَبَنْاتِكُمْ وَبَنْيكُمْ وَبَدُونَ فَلَا اللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّه مَا اللّهُ اللّهُ وَاللّه اللّهُ وَاللّه اللّهُ وَلِيكُونَ اللّهُ وَاللّه اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّه اللّهُ ا

\_

<sup>63</sup> تقسير ابن كثير، سورة طه، آية 39

<sup>64</sup> بعض المفسرين قالوا إنَّ اسمه موسى بن مظفر أو موسى بن العزيز والأصح هو هارون كما ذكرت التوراة وهو من السامرة

أَرْضِ مِصْرَ. فَلَمَا نَظَرَ هَارُونُ بَنَى مَذْبَحًا أَمَامَهُ، وَنَادَى هَارُونُ وَقَالَ: غَدًا عِيدٌ لِلرَّبٌ وَ6 قد أعياهم فهماً، فظنوا أنَّ المقصود هو وقال: غَدًا عِيدٌ لِلرَّبٌ وَ6 قد أعياهم فهماً، فظنوا أنَّ المقصود هو هارون النبي عليه السلام، وتذكر التوراة في سفر التكوين أنَّ لسيدنا إبراهيم أخاً يسمى هارون "هاران" وهو والد سيدنا لوط عليهم السلام، وأبوهما تارح أو آزر وفقاً للقرآن الكريم. 66 والعقل يقول: حاشا لنبي يوحدِ الله ويدعو لوحدانيته أن يتحول في خلال 40 يوماً للشرك فيشرك مع الله تعالى عجلاً له خوار! فهارون النبي وبنيه هم من قال فيهم الله تعالى لموسى عليه السلام في {وادنِ بهارون وبنيه هم وامسحه فليكهن لي، وادن بنيه وألبسهم السراويل وامسحهم كما وامسحه ما لكهنوت إلى مسحت هارون أخاك فليكهنوا لي، وليكن لهم مسحهم للكهنوت إلى الأبد لأحقابهم، فصنع موسى كما أمره الله، وأنَّ ليهود عقول لا يعقلون بها!

وهنا تتجلى لنا دقة القرآن الكريم الذي تجنب عمداً استخدام اسمه الأول "هارون" وجاء بنسبه بدلاً من اسمه، فقال "السامري" بدلاً عن "هارون" حتى لا تختلط على المسلمين شخصيته مع شخصية هارون النبى صاحب رسالة التوحيد.

وفي رأيي أن القرآن بهذه الطريقة يكون قد صدق التوراة في الإسم، ولكنّه خالفها في السرد بطريقة حكيمة فرقت بين الهارونين فذكرت النبى باسمه الحقيقى وذكرت الآخر بنسبه السامري.

فإذن عجل السامري وفقاً للقرآن والتوراة قد نُسف وقُذف به في نهر النيل بالقرب من جبل البركل حيث يأتي النيل منحدراً نحو مصر، ولم يتم الإحراق والنسف في البحر الأحمر كما هو شائع في كتب التفسير. وهذا يقودونا إلى استنتاج آخر هو أنّ القوم الذين

<sup>65</sup> التوراة، سفر الخروج، الإصحاح 32، نصوص 1-5

<sup>66</sup> تاريخ الطبري جزء 1 ص. 292

<sup>67</sup> التوراة، سفر اللاويين، الإصحاح الثامن

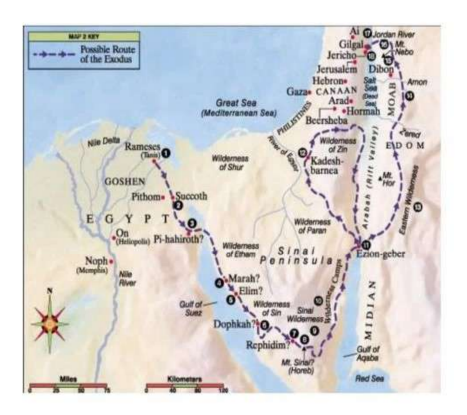
كانوا يعبدون الأصنام في قوله تعالى: {وَجَاوَزْنَا بِبَنِى إِسنْرِعِيلَ النَّهِمْ وَمَ اللَّهِمْ عَلَىٰ أَصْنَامٍ لَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ مَن سكان النيل المقيمين على شاطئه، لأنّ البحر هنا قطعاً هو نهر النيل كما أثبتنا سابقاً.

ونلاحظ أنّ كلمة الأصنام جاءت في الآية بصيغة الجمع في إشارةٍ ضمنية لوجود مجموعات مستقرة بالمنطقة ومختلفة دينيا، وليس من الضروري أن تكون مختلفة عرقياً، فقد كان لأهل مكة أصنام مختلفة بالرغم من وحدة جنسهم.

والقرينة التاريخية التي تدل على صحة هذا التفسير هي أن منطقة شمال السودان كانت منطقة تعج بالأصنام المختلفة، ومازالت أثار المنطقة تدل على كم كبيرٍ متنوعٍ من الأصنام التي كانت تُعبد. وقصة السامري بلا خلاف حدثت بعد غرق فرعون، فهل يعقل أن يأتي موسى عليه السلام راجعاً فيقطع البحر الأحمر مرةً أخرى ويترك قومه خلفه ليحرق وينسف العجل في النيل؟ فإن كانت الإجابة على السؤال أنَّ هذا مستبعدٌ ولا معنى له، فإذن لا بد أن نقول إنَّ حادثة عبادة العجل نفسها كانت على ضفاف النيل.

<sup>68</sup> سورة الأعراف أية 138

## المحور الرابع: السرعة في الحركة



خريطة رسمها المصريون من خيالهم لتصف خروج موسى من مصر وهي غير منطقية لأنَّ الطريق أمامه نحو القدس عبر غزة مفتوح وقريب وسهل، فلماذا يتجه جنوباً نحو مفرق البحر الأحمر حيث الطبيعة الجبلية الوعرة؟ تقول التوراة: {وَكَانَ لَمَّا أَطْلَقَ فَرْعَوْنُ الشَّعْبَ أَنَّ الله لَمْ يَهْدِهِمْ فِي طَرِيقِ أَرْضِ الْفَلَسْطِينِينَ مَعَ أَنَّهَا قَرِيبَةٌ، لأَنَّ الله قَالَ: لِنَلاً يَنْدَمَ الشَّعْبُ إِذَا رَأَوْا حَرْبًا وَيَرْجِعُوا إِلَى مِصْرَ. فَأَدَارَ الله الشَّعْبَ فِي طَرِيقِ بَرِيَةِ بَحْرِ سُوفٍ. وَصَعِدَ بَنُو إِلَى مِصْرَ. فَادَارَ الله الشَّعْبَ فِي طَرِيقِ بَرِيَةٍ بَحْرِ سُوفٍ. وَصَعِدَ بَنُو إِلَى مِصْرَ. فَاذَارَ الله الشَّعْبَ فِي طَرِيقِ بَرِيَةٍ بَحْرِ سُوفٍ. وَصَعِدَ بَنُو إِلَى مِصْرَ. فَاذَارَ الله الشَّعْبَ فِي طَرِيقِ بَرِيَةٍ بَحْرِ سُوفٍ. وَصَعِدَ بَنُو إِلَى مُصْرَ. فَاذَارَ الله الشَّعْبَ فِي طَرِيقٍ بَرِيَةٍ بَحْرِ سُوفٍ. وَصَعِدَ بَنُو

عندما أمر الله تعالى موسى (ع) أن يخرج من مصر ببنى اسرائيل، خرج معه قوم غير إسرائليين كالسامري، قال عنهم علماء التوراة أنّهم قوم كوشيين. وحسب رواية التوراة، قامت نساء بنى

اسرائيل قبل ساعة الصفر بعملية تمويه استعرن فيها من نساء آل فرعون وقومه حُلييهنَّ، وقلنّ لنساء آل فرعون أنّهن خارجات لعيد من أعياد بنى اسرائيل تمويها لعملية الخروج النهائي، وجاء في التوراة عن خبر المجوهرات المسلوبة عن طريق الخدعة (وَلكِنِّي أَعْلَمُ أَنَّ مَلِكَ مِصْرَ لاَ يَدَعُكُمْ تَمْضُونَ وَلاَ بِيَدٍ قُويَّةٍ، فَأَمُدُ يَدِي وَأَضْرِبُ مِصْرَ بِكُلِّ عَجَائِبِي الَّتِي أَصْنَعُ فِيهَا. وَبَعْدَ ذَلِكَ يُطْلِقُكُمْ. وَأُعْطِى نِعْمَةً لِهِذَا الشَّعْبِ فِي عُيُونِ الْمِصْرِيِّينَ. فَيَكُونُ حِينَمَا تَمْضُونَ أَنَّكُمْ لاَ تَمْضُونَ فَارِغِينَ. بَلْ تَطْلُبُ كُلُّ امْرَأَةٍ مِنْ جَارَتِهَا وَمِنْ نَزِيلَةِ بَيْتِهَا أَمْتِعَةً فِضَّةٍ وَأَمْتِعَةَ ذَهَبٍ وَثِيَابًا، وَتَضَعُونَهَا عَلَى بَنِيكُمْ وَبَنَاتِكُمْ. فَتسْلِبُونَ الْمِصْرِيِّينَ} 69 وفي نص آخر (فحمَلَ الشُّعْبُ عَجِينَهُمْ قَبْلَ أَنْ يَخْتَمِرَ، وَمَعَاجِنُهُمْ مَصْرُورَةٌ فِي ثِيَابِهِمْ عَلَى أَكْتَافِهِمْ. وَفَعَلَ بَنُو إِسْرَائِيلَ بِحَسنبِ قُوْلٍ مُوسني. طُلَبُوا مِنَ الْمِصْرِيِّينَ أَمْتِعَةً فِضَّةٍ وَأَمْتِعَةً ذَهَبٍ وَثِيَابًا. 36وَأَعْطَى الرَّبُّ نِعْمَةً لِلشَّعْبِ فِي عُيُونِ الْمِصْرِيِّينَ حَتَّى أَعَارُوهُمْ. فَسَلَبُوا الْمِصْرِيِّينَ} 70 لْفَارْتَحَلَ بَنُو إِسْرَائِيلَ مِنْ رَعَمْسِيسَ إِلَى سُكُوتَ، نَحْوَ سِتِّ مِنَةٍ أَلْفِ مَاشِ مِنَ الرَّجَالِ عَدَا الأُوْلاَدِ. وَصَعِدَ مَعَهُمْ لَفِيفٌ كَثِيرٌ أَيْضًا مَعَ غُنَم وَبَقَر، مَوَاشِ وَافِرَةٍ جِدًّا. وَخَبَرُوا الْعَجِينَ الَّذِي أَخْرَجُوهُ مِنْ مِصْرَ خُبْزَ مَلَّةٍ فَطِيرًا، إِذْ كَانَ لَمْ يَخْتَمِرْ. لأَنَّهُمْ طُردُوا مِنْ مِصْرَ وَلَمْ يَقْدِرُوا أَنْ يَتَأَخَّرُوا، فَلَمْ يَصنْعُوا لأَنْفُسِهِمْ زَادًا} 71، فهكذا خرج موسى (ع) ببنى اسرائيل في أول الليل متجهاً نحو منطقة السكوت الكوشية كما نصت التوراة بوضوح تام بعد أن نام فرعون وقومه، وعندما بلغ الخبرُ فرعونَ في الصباح الباكر ركب ومعه جنوده مشرقين - أي حين طلعت الشمس - فأدركهم وهم يسيرون بمحاذاة النيل فضرب موسى (ع) النيل فانفلق فعبر موسى (ع) ومن معه، ولما أقبل فرعون ومن معه ودخلوا من حيث دخل موسى (ع)

\_

<sup>69</sup> التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الثالث، آيات 19-22

<sup>70</sup> التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الثاني عشر، أية 34

<sup>71</sup> التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الثاني عشر، آيات 37-38

وقومه، وصار فرعون وجنوده جميعاً في وسط النيل فأمر الله تعالى النيل فالتطم عليهم بقوة السيل فأغرقهم أجمعين.

وعند تحليل هذا الحدث بمقياس السرعة، سنجد أن الفارق الزمنى بين بداية الخروج والإسراء ليلاً، وبداية تحرك جيش فرعون بعد شروق الشمس حوالي 8 إلى 10 ساعات. ومن المستحيل لجماعة في هذا الحجم الذي ذكر ته التور اة أن تصل حدود البحر الأحمر ثم تقطع البحر الأحمر في خلال 8 أو 10 ساعات، والمسافة بين النيل وأقرب نقطة على ساحل البحر الأحمر في خط مستقيم لا تقل عن 200 كيلو، وإذا أضفنا مسافة عرض البحر الأحمر على سطح الماء فقط من غير العمق سنجدها عبارة عن 355-450 كيلو، وعندما نحسب المسافة الكلية سنجدها حوالي 555 كيلومتر على أقلَّ تقدير حسابي مبنى على سطح الماء. فمن المستحيلات العقلية والحسابية أن تُقطع هذه المسافة في ليلة واحدة، وذلك لأنّ أي جماعةٍ ضخمة مثل هذه، فيها من النساء والأطفال والشيوخ والمرضى والممتلكات ما فيها، تكون بطيئة الحركة ولا تزيد سرعتها عن 30 كيلومتر في اليوم مهما اجتهدت في السير مشياً. وهذا يعنى أنها تحتاج لـ 21 يوماً في أحسن الأحوال للوصول للضفة الشرقية من البحر الأحمر في خط مستقيم وهو أقصر الخطوط كما هو معلوم في علم الهندسة.

ومن المفيد والمهم جداً أن نذكر أنّ موسى عليه السلام حدّد المسافة التأمينة لنجاح خطته بالابتعاد مسيرة ثلاثة ايام عندما استأذن فرعون للخروج بقومه للبرية مسافة ثلاثة أيام للعيد والعبادة، ويبدو أنَّ نية سيدنا موسى (ع) الظاهرة كانت العبادة حقاً، ونيته الخفية هي الإبتعاد ببني اسرائيل من عاصمة فرعون مسافة ثلاثة أيام تمكنه من الهروب بهم خارج حدود مصر نهائياً إذا جاءه الأمر الإلهي بالخروج وهم في البرية، وعند قراءة النصوص قراءة فاحصة يتبين لنا أنَّ فرعون كان يشعر بخطة موسى (ع) ولكنه فاحصة يتبين لنا أنَّ فرعون كان يشعر بخطة موسى (ع) ولكنه

غض النظر عن كشفها لأنّ بلاء الآيات قد احاط به من كل جانب، وقد كان يستعطف موسى (ع) أن يدعو الله ليرفع عنه وعن قومه البلاء، {فَدَعَا فِرْعَوْنُ مُوسِنَى وَهَارُونَ وَقَالَ: اذْهَبُوا اذْبَحُوا لإلهكُمْ فِي هذهِ الأَرْضِ. فَقَالَ مُوسنَى: لاَ يَصْلَحُ أَنْ نَفْعَلَ هَكَذَا، لأَنَّنَا إِنَّمَا نَذْبَحُ رِجْسَ الْمِصْرِيِّينَ لِلرَّبِّ إلهنا. إنْ ذُبَحْنَا رِجْسَ الْمِصْرِيِّينَ أَمَامَ عُيُونِهِمْ أَفَلاَ يَرْجُمُونَنَا؟ نَذْهَبُ سَفَرَ ثَلاَثَةٍ أَيَّامٍ فِي الْبَرِّيَّةِ وَنَذْبَحُ لِلرَّبِّ إِلَهْنَا كَمَا يَقُولُ لَنَا. فَقَالَ فِرْعَوْنُ: أَنَا أَطْلِقُكُمْ لِتَذْبَحُوا لِلرَّبّ الهكُمْ فِي الْبَرِّيَّةِ، وَلَكِنْ لاَ تَذْهَبُوا بَعِيدًا. صَلِّيا لأَجْلِي. فَقَالَ مُوسَى: هَا أَنَا أَخْرُجُ مِنْ لَدُنْكَ وَأَصَلِّي إِلَى الرَّبِّ، فَتَرْتَفِعُ الذُّبَّانُ عَنْ فِرْعَوْنَ وَعَبِيدِهِ وَشَعْبِهِ غَدًا. وَلِكِنْ لاَ يَعُدْ فِرْعَوْنُ يُخَاتِلُ حَتَّى لاَ يُطْلِقَ الشَّعْبَ لِيَذْبَحَ لِلرَّبِّ. فَخَرَجَ مُوسَى مِنْ لَدُنْ فِرْعَوْنَ وَصَلَّى إِلَى الرَّبِّ. فَفَعَلَ الرَّبُّ كَقَوْل مُوسَى، فَارْتَفَعَ الذَّبَّانُ عَنْ فِرْعَوْنَ وَعَبيدِهِ وَشَعْبِهِ. لَمْ تَبْقَ وَاحِدَةً. وَلَكِنْ أَغْلَظَ فِرْعَوْنُ قَلْبَهُ هذهِ الْمَرَّةَ أَيْضًا فَلَمْ يُطْلِق الشَّعْبَ. }72، وواضحٌ من هذه النصوص أنَّ فرعون تظاهر لهم بالسماح مقابل أن يدعو موسى ربه ليرفع عنهم البلاء الذي أصابهم، ولما رفع الله البلاء عن فرعون وقومه، نكص فرعون كعادته على عقبيه ورفض أن يسمح لهم بالخروج للبرية لأنّه كان يشعر بأنّهم لن يرجعوا إليه مرة أخرى، فقال لهم متظاهراً بالموافقة ومحذراً: {أَنَا أَطْلِقُكُمْ لِتَذْبَحُوا لِلرَّبِّ إِلهَكُمْ فِي الْبَرِّيَّةِ، وَلكِنْ لاَ تَذْهَبُوا بَعِيدًا}. فهو إذن قد وعدهم فعلاً أو تظاهر لهم بوعدٍ مكذوب، ولكن ليس لمسافة تبعد ثلاثة أيام كما طلب منه موسى (ع)، فسماحه لهم بالخروج كان في مكان قريب من عينه يُمكِّنه من مراقبتهم واعتراض طريقهم إن حدثتهم أنفسهم بالهروب.

وإذا رجعنا للقرآن الكريم نجد سياق آياته يدل بوضوح على أنّ فر عون بدأ مطاردتهم في الصباح الباكر عند شروق الشمس، عندما اكتشف هروبهم بالرغم من ممناعته ومراقبته وحذره، فجنّ جنون

<sup>72</sup> التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الثامن، آيات 25-32

الطاغية ولم ينتظر كثيراً خوفاً من أن يفلتوا منه إذا تأخر، فجهزًّ على وجه السرعة كتيبته الخاصة على 600 عربة من العربات الهكسوسية السريعة التي تجرها الخيول، وقاد الكتيبة بنفسه في وقت الإشراق {فَأَتْبَعُوهُم مُشْرِقِينَ} {فَلَمَّا تَرَاءَى ٱلْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَىٰ إِنَّا لَمُدْرَكُونَ }73 وكلمة "مشرقين" تعنى وقت الإشراق لأنّ الله تعالى يقول في خبر قوم لوط: {لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرَتِهِمْ يَعْمَهُونَ} {فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّيْحَةَ مُشْرِقِينَ} 74 أيّ اخذتهم في وقت الإشراق مصبحين. ولو قالت الآية {فَأَتْبِعُوهُم مُشَرَقِينَ} (بتشديد الراء وكسرها) لكان المعنى أنّهم ساروا نحو المشرق، كما في قولنا: فلانٌ شرّق وغرّب إذا سار نحو المشرق والمغرب، ولكن الآية لم تقل ذلك فلزم من ذلك أنّ المقصود هو الزمن وليس الإتجاه. وبالإضافة لذلك إنّ "الفاء" في قوله تعالى: {فَأَتْبَعُوهُم مُّشُرْقِينَ} تفيد الترتيب والتعقيب عند أهل اللغة العربية، ويأتي ما بعد الفاء كلاماً متصلاً ومستأنفاً يعمل بعضه في بعض بصورة متداخلة لا يفصل بينها زمنٌ كبير. ومثال ذلك أن تقول: "ضربتُه فأدميته" فالدم هنا ليس بينه وبين حادث الضرب زمناً كبيراً بل هي ثوان معدودات بدلالة الفاء. ولقد أثبتت التوراة نفس مقولة القرآن الكريم وجاءت بنفس الفاء التي تعنى التعاقب السريع في الفعل، وفي ذلك تقول التوراة: {فَلَمَّا أَخْبِرَ مَلِكُ مِصْرَ أَنَّ الشَّعْبَ قَدْ هَرَبَ، تَغَيَّرَ قَلْبُ فِرْعَوْنَ وَعَبِيدِهِ عَلَى الشَّعْبِ. فَقَالُوا: مَاذَا فَعَلْنَا حَتَّى أَطْلَقْنَا إسْرَائِيلَ مِنْ خِدْمَتِثَا؟ فَشَنَّدُ مَرْكَبَتَهُ وَأَخَذَ قَوْمَهُ مَعَهُ. ﴿ وَأَخَذَ سِتَّ مِنَةٍ مَرْكَبَةٍ مُنْتَخَبَةِ وَسَائِرَ مَرْكَبَاتِ مِصْرَ وَجُنُودًا مَرْكَبِيَّةً عَلَى جَمِيعِهَا. 8وَشَدَّدَ الرَّبُّ قُلْبَ فِرْعَوْنَ مَلِكِ مِصْرَ حَتَّى سَعَى وَرَاءَ بَنِي إِسْرَائِيلَ، وَبَنُو إسْرَائِيلَ خَارِجُونَ بِيَدٍ رَفِيعَةٍ. فَسَعَى الْمِصْرِيُّونَ وَرَاءَهُمْ وَأَدْرَكُوهُمْ. جَمِيعُ خَيْل مَرْكَبَاتِ فِرْعَوْنَ وَفَرْسَانِهِ وَجَيْشِهِ، وَهُمْ نَازِلُونَ عَنْدَ

73 القرآن الكريم، سورة الشعراء، أيات 60-61

<sup>74</sup> القرآن الكريم، سورة الحجر، آيات 72-73

الْبَحْرِ عَنْدَ فَمِ الْحِيرُوثِ، أَمَامَ بَعْلَ صَفُونَ} (7:33) فجاءت كلمة "فَشَدَّ مَرْكَبَتَهُ" بالفاء لتفيد التعاقب السريع في الفعل كما في القرآن. وفم الحيروث المذكور في النص من حيث اللغة - وفقاً لتفاسير علماء أهل الكتاب- هو فم الكهف، وأيضاً تعني الصعود القاسي، وهي أخر محطة لبني إسرائيل قبل العبور وفقاً لرواياتهم، وبعل صفون منطقة غير معلومة لعلماء التوراة والتاريخ. 75



مثال للعربات التي استخدمها فرعون في المطاردة وهي صناعة هكسوسية

والدليل العقلي الآخر على تحرك قوم فرعون مشرقين في الصباح الباكر أنّ نساء بني إسرائيل قد أخذن معهنً مجوهرات نساء قوم فرعون حسب نص التوراة - في عملية تمويه ذكرت سابقاً، وربّما كانت أمانات لم يسعف الوقت لردها. فليس من المعقول إذن أن ينتظر قوم فرعون كثيراً وأموال ومجوهرات نسائهم قد هربن بها نساء بني إسرائيل. فإذن من الخطأ أن نقول أن الهجرة كانت شرقاً نحو البحر الأحمر كما ذكر المفسرون من غير

<sup>75</sup> موقع الأقباط اليوم على شبكة الإنترنت www.coptstoday.com

دليل. فقد كرر تلك المقولة للأسف العالم المجدد د. حسن عبد الله الترابي (رحمة الله عليه) في تفسيره من غير تدقيق وتمحيص قائلاً: " وجمع الله ذِكرَ العواقب الحاقة على فرعون، إذ أخذه الله سبحانه وتعالى -بأقداره النافذة الغالبة- وجنوده فنبذهم بتلك الأقدار في اليم من البحر الأحمر في فرق جَزَّره لحاقاً وراء موسى وقومه العابرين المهاجرين شرقاً..."76 ولهذا من الخطأ أن نعتقد أو نقول إنّ عملية المطاردة تأخرت أياماً أو أسابيع، وأموال ومجوهرات نساء الفراعنة في يد نساء بني إسرائيل، بينما الحقيقة هي أنَّ المطاردة تمت في صبيحة اليوم التالي وقت الإشراق كما ذكر القرآن الكريم. فكل المؤشرات المنطقية والحسابية والنقلية إذن تشير إلى أنّ هجرة موسى (ع) الأولى ببنى إسرائيل إنّما كانت في العمق السوداني حيث الدولة الكوشية، وأنّ العبور كان عبوراً للنيل وليس عبوراً للبحر الأحمر كما قال الإمام مقاتل بن سليمان في تفسير ه77 وضيق الزمن بين وقت الإسراء ووقت تحرك فرعون وجنوده، كان عاملاً مهماً في تحديد وجهة الهروب، وها هي التوراة تصرح بذلك وتقول: {وَكَانَ لَمَّا أَطْلَقَ فِرْعَوْنُ الشَّعْبَ أَنَّ اللهَ لَمْ يَهْدِهِمْ فِي طَريق أَرْضِ الْفَلَسْطِينِيِّينَ مَعَ أَنَّهَا قَرِيبَةٌ، لأَنَّ اللهَ قَالَ: لِنَلاَّ يَثْدَمَ الشَّعْبُ إذاً رَأَوْا حَرْبًا وَيَرْجِعُوا إِلَى مِصْرَ. فَأَدَارَ اللهُ الشَّعْبَ فِي طَريق بَرِّيَّةِ بَحْرِ سُوفٍ. وَصَعِدَ بَنُو إِسْرَائِيلَ مُتَجَهِّزِينَ مِنْ أَرْضِ مصر. 38 مَرِ 78 مِنْ أَرْضِ مصر وأقول ذلك لأنّ موسى (ع) لو كان يقصد القدس لما اتجه نحو البحر الأحمر أصلاً؟ ألم يكن يعلم هو وقومه أنَّ البحر سيقف حاجزاً منيعاً يُمكِّن عدو هم من اللحاق بهم عاجلاً أو آجلاً؟ ولماذا يتجه بهم موسى نحو البحر والطريق نحو القدس عبر البر كان معروفاً لهم ومُتاح وقريب، وهو يمر منذ قديم الزمان عبر رفح فالعريش فغزة فالقدس؟ وكيف كان سيدخل قوم موسى القدس مباشرة وفيها قوم

76 حسن الترابي، التفسير التوحيدي. المجلد الثاني ، ص. 1249.

<sup>77</sup> مقاتل بن سليمان، تفسير الإمام مقاتل، سورة القصص، آية 44

<sup>78</sup> التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الثالث عشر، النص رقم 17

جبارين يحتاجون لقتالٍ وعُدةٍ وعَتادٍ للقتال؟! وهل من المعقول أن يهرب قوم من عدو ليدخلو مباشرة في صدام دام وشرسٍ مع عدو أشرس من عدوهم الأول؟ وإذا افترضنا جدلاً أنَّ موسى عليه السلام كان يعلم بأنَّ الله سيغرق فرعون وجنوده، فلماذا اختار لعدوه غرق البحر ولم يختار غرق النهر ونتيجة الغرق في البحرين واحدة، إلا أن العناء لوصول البحر الأحمر أكبر من عناء السير بمحاذاة النيل حيث تتوفر مياه الشرب ويتوفر الطعام؟!

في الحقيقة لم يكن موسى (ع) يعلم ما يخفيه له الغيب، ولهذا لابد أن يكون قد احتاط وتجنب في تخطيطه مثل هذه الحواجز الطبيعية التي ستمكن عدوه منه. وبكلمات أخر أنّ موسى (ع) لم يكن يعلم أنه سيُأمَر بضرب البحر بعصاه لينفلق البحر ويغرق فرعون وجنوده، ولكنَّه كان متأكداً من حدوثِ معجزةٍ ما ستنقذه هو وقومه من فر عون وجنوده، وذلك واضح من سياق الآية (فَلَمَّا تَرَاءَى ٱلْجَمْعَان قَالَ أَصْحَابُ مُوسِنَىٰ إِنَّا لَمُدْرَكُونَ} \* {قَالَ كَلاَّ إِنَّ مَعِىَ رَبِّي سَيَهْدِينٍ \* {فَأَوْ حَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنِ ٱصْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرَ فَٱتْفَلَقَ فْكَانَ كُلُّ فِرْق كَالطُّوْدِ ٱلْعَظِيمِ} 79. ويلزم من هذا السياق أن موسى (ع) لم يكن يعلم بما كان سيحدث، وعدم معرفته هذه تستوجب عليه كقائد ميداني الأخذ بالحيطة والحذر حسب المقدرات الإنسانية. وقد يقول قائلٌ: لماذا نستبعد وقوع معجزة أخذتهم وأوصلتهم لساحل البحر الأحمر في هذا الوقت الوجيز؟ وأقول: أولاً، أنا لا استبعد على الله أن يفعل ما يريد، ولكن إرادته التي سبقت هي أن تتم هذه القصة ومعظم أفعالنا في إطار الجهد الإنساني قدر الإمكان، ولذلك أمر الله تعالى موسى (ع) بأن يضرب البحر بعصاه لتكون ضربته سبباً في الإنفلاق، في الوقت الذي كان يمكن أن يأمر البحر بكلمة واحدة فينفلق من غير ضرب وبلا سبب. ثانياً، إذا افترضنا وقوع معجزة نقلت موسى (ع) وقومه فهل هذه المعجزة نقلت معه فرعون

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> القرآن الكريم، سورة الشعراء، آيات 61 - 63

وجنوده وأوصلتهم لساحل البحر الأحر أيضاً بنفس السرعة التي أخذت بها قوم موسى؟! ومن الغريب جداً إن الوثائق المصرية القديمة لا تذكر شيئاً عن وجود بني إسرائيل في مصر أصلاً، ولا خروجهم منها فضلاً أن تثبت معجزة إفتراضية كهذه!

فإذا اقتنعنا أن القصة سارت في نطاق الجهد الإنساني الطبيعي فوجب علينا تفسير الآيات الكونية بما يقرب من المألوف، وبالتالي يكون من المنطقى أن يخرج سيدنا موسى (ع) بقومه مسرعاً لمنطقة برّية يابسة ذات فضاء غير محدود، تُمكِّنه من الوصول لمنطقة جغرافيةٍ خارج حدود الملك فرعون السياسية تماماً كما فعل في خروجه الأول نحو مدين التي كانت خارج الحدود السياسية لفرعون، أو يخرج لمنطقة وعرةٍ تصعب فيها المطاردة بسبب غاباتها أو جبالها أو صحاريها داخل الحدود السياسية لدولة فرعون. ويبدو أنَّ أقرب نقطة جغر افية كانت ستحقق لموسى (ع) هذا الهدف هي منطقة السكوت التي تقع على الضفة الشرقية من النيل (الجدير بالذكر أنَّ هناك منطقة في نهاية خليج السويس من الناحية الشمالية تحمل اسم "السكوت" أيضاً، وهي ليست المقصودة لأنها بعيدة من اليمّ حيث مكان الأحداث حسب النصوص القرآنية والتوراتية، ويبدو أنَّ هذه المنطقة قد سُميت على المنطقة الأصل كما يفعل المهاجرون عادة في كل مكان وزمان، وفي الولايات المتحدة الأمريكية كثيرً من المدن التي تحمل اسماء مدن عربية واسلامية منها مدينة دنقلا في ولاية المسيسيبي، ودنقلا في الأصل سودانية)، وتوجد بين منطقة السكوت الواقعة على اليم (النيل) في الحدود الكوشية والساحل الغربي للبحر الأحمر (بحر سوف) براري وصحارى وجبال كثيرة ومعروفة، كصحراء بيوضة وصحراء النوبة.

ويبدو أنَّ منطقة السكوت كانت قريبة من المكان الذي حدده موسى (ع) في خطته عندما طلب من فرعون أن يسمح لبني إسرائيل بالخروج للعيد والعبادة في برية تبعد مسير ثلاثة أيام بالأرجل: لوَبَعْدَ ذلِكَ دَخَلَ مُوسَى وَهَارُونُ وَقَالاً لِفِرْعَوْنَ: هكذا يَقُولُ الرّبُ إِلهُ إِسْرَائِيلَ: أَطْلِقُ شَعْبِي لِيُعَيِّدُوا لِي فِي الْبَرِيَّةِ. فقال فرعون: من هو الرب حتى أسمع لقوله فأطلق إسرائيل؟ لا أعرف الرب، وإسرائيل لا أطلقه. فقالا: إله العبرانيين قد التقانا، فنذهب سفر ثلاثة أيام في البرية ونذبح للرب إلهنا، لئلا يصيبنا بالوبا أو بالسيف 808. والبرية تعني البر أو الفضاء أو اليابسة، وقد يقصد بها المناطق الخالية التي تحيط بالأحياء والمدن والقرى، وقد تعني المناطق الخالية التي تحيط بالأحياء والمدن والقرى، وقد تعني المحراء البعيدة أيضاً. وهكذا خرج موسى (ع) بقومه مسرعاً في ظلام الليل قاصداً منطقة السّكوت في منطقة وادي حلفا حالياً كما طلام الليل قاصداً منطقة السّكوت في منطقة وادي حلفا حالياً كما الحالية كان يغلب عليها اسم السّكوت قديماً، وهذا مجال جديد البحث!

والهروب جنوباً أو شمالاً في اتجاه السكوت في فضاء ليس فيه حواجز بمحاذاة النيل هو عمل معقول "تكتيكياً" وحسابياً و"لوجستياً" لأنّه سيوفر الماء والغذاء لهذا العدد الضخم من الناس والحيوانات التي معهم، ويتيح لهم المشي في فضاء لا حواجز فيه، وبالإضافة لذلك يوفر لهم الحماية السياسية إذا وصلوا حدوداً خارجة عن حدود الملك فرعون السياسية، وخاصة إذا كانت الدولة المجاورة هي دولة معادية لفرعون ونظامه. وعليه، أعتقد أنّ موسى (ع) قد خرج بقومه محاذياً للنيل إمّا من الناحية الغربية إذا كان قومه يسكنون غرب النيل حتى لا يهدر الزمن في مسألة العبور شرقاً، لأنّه لم يكن يمتلك المراكب والسفن التي تسهل له عملية العبور بسرعة قبل إنجلاء الليل القصير الذي ما كان ليسعفهم في عملية العبور، حتى لو تفورت لهم الكميات الكافية من السفن والمراكب.

80 التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الخامس، تصوص 1-3

وإمّا أن يكون قد سار بهم محاذياً للنيل نحو منطقة السكوت من الضفة الشرقية إذا كانت نقطة الإنطلاق تقع على شرق النيل. وفي كلا الإفتراضين قد سار موسى (ع) بقومه في محاذاة النيل نحو منطقة السكوت، وعندما أدركهم فرعون وجنوده أمره الله تعالى } أن آصْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرَ فَٱنْفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَٱلطُّوْدِ ٱلْعَظِيمِ81 { فَعَبرَ هو ومن معه وأغرق فرعونُ وجنودُه في اليم (النيل) كما نص القرآن الكريم صراحةً. وقد جاء التأكيد على ضرب النهر بالعصا82 في التوراة أيضاً وذلك في سفر الخروج في قصة تذمر بني إسرائيل في التيه عندما استحكم بهم العطش فقالوا لموسى: {أعطونا ماءً لنشرب، فقال لهم موسى " لماذا تخاصموننى؟ لماذا تجربون الرب؟ وعطش هنالك الشعب الى الماء، وتذمر الشعب على موسى وقالوا: " لماذا أصعدتنا من مصر لتميتنا وأولادنا ومواشينا بالعطش؟ فصرخ (نادى) موسى على الرب قائلاً: "ماذا أفعل بهذا الشعب؟ بعد قليل يرجمونني" فقال الرب لموسى: مُر قدَّام الشعب، وخذ معك من شيوخ إسرائيل. وعصاك التي ضربت بها النهر خذها في يدك واذهب. ها أنا أقف أمامك هناك على الصخرة في حوريب فتضرب الصخرة فيخرج منها ماء ليشرب الشعب، ففعل موسى هكذا أمام عيون شيوخ اسرائيل} 83 وهذا نص صريح على أنَّ العبور كان عبوراً لنهر النيل، وأنَّ موسى ضرب النيل بعصاه، ومن المهم أن نعلم أنَّ حادثة ضرب النهر كانت قبل حادثة التيه التي كانت في صحراء قاحلة غير مأهولة بسكان. والحجر الذي ضربه موسى (ع) بعصاه التي ضرب بها النهر لم يكن صخرة أصلاً، فقد خلط كُتَّاب التوراة بين جبل حوريب والصخرة، فالصخرة (والصحيح هو حَجر وفقاً للقرآن والحَجر أقل حجما من الصخرة

\_

<sup>81</sup> سورة الشعراء، آية 63

<sup>82</sup> في قصة الأيات كان الله يأمر موسى و هارون بمد العصا فقط تجاه النهر فينقلب ماء النهر دماً، أما في حالة الإغراق قيل لموسى "أضرب" النهر.

<sup>83</sup> التوراة، سفر الخروج، الإصحاح السابع عشر، نصوص 2- 6

وهذه الفروقات اللغوية مهمة جداً للفهم الصحيح) كانت في الصحراء ولم تكن في جبل حوريب أو جزءً منه ولا في غيره من الجبال، ووفقاً لعلماء اليهود كانت صخرة، (والصحيح أنه حجر وفقاً للقرآن الكريم، والحَجر أقل حجما من الصخرة وهذه الفروقات اللغوية مهمة جداً للفهم الصحيح). حجر يتنقل معهم ليسقيهم أينما رحلوا، كجزء من المعجزة الكلية التي جعلت الغمام يتنقل معهم ليظلهم أين ما ارتحلوا، وكمعجزة المن والسلوى اللذان يتبعانهم طعاماً لهم في أي اتجاه ساروا، فجبل حوريب لم ينتقل من مكانه ليتبعهم ولم تأت رواية بذلك، ولكن الحجر كان يتنقل معهم حسب روايتهم.

# المحور الخامس: دلالة {وأغرقناهم وأنتم تنظرون}

عندما أمرالله تعالى موسى {أَن آضْرب بَعَصَاكَ ٱلْبَحْرَ } ٱنفَلَقَ البحر ﴿فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَٱلطُّودِ ٱلْعَظِيمِ وكلمة الطود في اللغة العربية تعنى "الجبل" وتعنى "الهضبة" وقد يكون واحداً من معانيها التي اندثرت هو "السُور" بمعنى الحاجز، وأقول ذلك لأنَّ نص التوراة قد جاء بكلمة "سنور" وجاء القرآن بكلمة "طود" والجرس الموسيقي للكلمتين قريب. وبالنظر في معنى الكلمة على نطاق أوسع لا نجد تعارضاً بين المعانى الثلاثة السابقة (سور /جبل/هضبة)، فقد يكون الجبل سوراً بمعنى حاجزاً بين شيئين، ويكون السور عالياً فيقف أيضاً حاجزاً بين فريقين كما في قوله تعالى: {فَضُرِبَ بَيْنَهُم بسُور لُّهُ بَابٌ بَاطِئُهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِن قِبَلِهِ الْعَذَابُ}. ولعل في قصة ذو القرنين شاهدٌ ثان لنا على هذا المعنى، فقد قامت سلسلة جبال وهضاب الهملايا حينها سورأ طبيعيا بين قوم ياجوج وماجوج وضحاياهم لولا فتحة صغيرة بين جبلين، فلذلك قام ذو القرنين بردمها ليكتمل لهم سور الحماية الطبيعة من قوم ياجوج وماجوج المفسدين. فالتوراة إذن عندما تقول: {أَمَّا بَنُو إسْرَائِيلَ فَقَدْ سَارُوا فَوْقَ أَرْضِ يَابِسَةِ وَسُطَ مِيَاهِ الْبَحْرِ. وَكَانَتِ الْمِيَاهُ كَسُورَيْنِ عَنْ يَمِينِهِمْ وَعَنْ شَمَالِهِمْ. وَهَكَذَا أَنْقَذَ الرَّبُّ فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ الإسْرَائِيلِيّينَ مِنْ يَدِ الْمِصْرِيِّينَ} فهي ليست ببعيدة عن المعنى الذي جاء به القرآن الكريم لأنَّ الجمع بين المعانى ممكن وسهل كما رأينا، وعظمة الطود تكون إما بسبب طوله أو بسبب عرضه وإمتداده لمسافة طويلة، أو للسببين معاً، وفي حديث عائشة أم المؤمنين تصف أباها. (رضى الله عنهما): " ذاك طودٌ منيف" أي جبل أو سورٌ عال يصعب الوصول إلى قمته، وقد صدقتِ الصديقةُ في وصفه. فعليه، يبدو أنَّ المنطقة التي غرق فيها فرعون وجنوده في النيل كانت

عميقة جداً، وأنّ النيل كان في حالة إنتشار وفيضانٍ عظيمٍ فكان عرضه واسعاً، وعندما تم الإنفلاق خلق ذلك الإنفلاق منظراً مهيباً يشبه منظر الهضبة أو الجبل أو السور العظيم الذي يمتد عرضاً لمسافة طويلة، ويرتفع طولاً لعشرات الأمتار خاصة إذا تراكمت المياه فوق بعضها وتضاعف الطول بسبب الإنفلاق والتراكم الفوقي بدلاً من سيلان المياه على جنبتي النيل، فيمكنك عزيزي القاريء أن تتخيل كيف كان منظر النيل وهو منفلق متراكم. مع العلم أنَّ عمقه الحالي في معظمه يتراوح بين 8 – 12 متر وفي بعض الأماكن يصل عمقه لحوالي 200 متر وعندما يفيض يصل إلى 18 ذراعا أو أكثر بقليل! هذا مع العلم أن أقصى عمق للبحر الأحمر يتراوح بين 400 متراً، ويبلغ متوسط عمق البحر الأحمر بين 400 متراً، ويبلغ متوسط عمق البحر الأحمر أي أن عمق البحر الأحمر في أن عمق البحر الأحمر أي أن عمق البحر الأحمر أي أن عمق البحر الأحمر نصف طول أعلى جبل في العالم أو أقلً

وعلى كل، إن العظمة مسألة نسبية قد ذُكرت في القرآن الكريم في عدة مواضع بمفهومها النسبي، وقصة سيدنا إبراهيم (عليه السلام) واحدة من تلك المواضع، فقد كاد عليه السلام أن يذبح ابنه عندما استسلم له بإيمان راسخ قائلاً: إيابَّتِ آفْعَلْ مَا تُؤمَرُ سَتَجِدُنِيَ إِن شَاءَ آللهُ مِنَ ٱلصَّابِرِينَ} فأنجاه الله من الذبح وفداه {بِذِبْحٍ عَظِيمٍ} 84 هذا الكبش العظيم لم يقل أحد من الناس أنّه كان في حجم جبل صغير جداً فضلاً أن يكون في حجم وطول جبال الهملايا،! بل كانت عظمته ببساطة شديدة في كونه نسبياً كان كبيراً وسميناً مقارنة بالكباش الآخرى. وفي قصة السحرة جاء عن موسى أنه {قَالَ أَلْقُواْ بسِحْرٍ بالكباش الآخرى. وفي قصة السحرة جاء عن موسى أنه {قَالَ أَلْقُواْ فَلَمَّا أَلْقُواْ سَحَرُواْ أَعْيُنَ ٱلنَّاسِ وَٱسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَآءُوا بِسِحْرٍ عَظِيمٍ \$85 وجاءت كلمة "عظيم" هنا لتصف مجموع الحبال والعصي عَظِيمٍ \$85 وجاءت كلمة "عظيم" هنا لتصف مجموع الحبال والعصي

<sup>84</sup> سورة الصافات آيات 102 -107

<sup>85</sup> سورة الأعراف، آية 116

وقومه. فمن المؤكد والمعلوم في علم البصريات أن العين لا ترى أبعد من خمس كيلو مترات بصورة واضحة على أرضٍ مسطحة. فالأفق الذي هو الخط الأزرق البعيد الذي تلتقي عنده السماء والأرض، يراه الإنسان صحيح البصر من على مستوى سطح البحر من مسافة خمس كيلومترات تقريبا (5 كم)، أما إذا صعد الشخص جبلاً مرتفعاً جداً فلن تتجاوز رؤيته خمسين كيلومترا، وذلك لأنَّ الأرض كروية وليست مسطحة، وهذا يعني أن الأفق بعد مسافة الخمسة كيلومترات لا يُرى لمن هو واقف على مستوى سطح البحر الما في حالة الوقوف على جبلٍ شديد الارتفاع تكون المسافة التي يبلغها النظر هي 50 كيلومتر)، لأنّ الأرض تتكور، وأشعة الضوء لا تنحنى مع التكور، ومن غير أشعة الضو تنتفى الرؤية تماماً.

فإذا أردنا تطبيق هذا الكلام العلمي المتفق عليه على الآية، سنجد أن عملية النظر في البحر الأحمر أبعد من 5 كيلومترات عملية مستحيلة لأنَّ عرض البحر الأحمر حوالي 355 كيلو ونصفه حوالي 177.5 كيلو، وهذه المسافة لا تساعد على رؤية من يغرق وسط البحر وفقاً لعلم البصريات القطعي، بل تستحيل الرؤية حتى لو كان يقف على جبل عال فوق مستوى سطح البحر، والتوراة أكدت أنّهم غرقوا في وسط البحر وذلك في نصها القائل: {وَتَبِعَهُمُ المُصريةُونَ وَمَرْكَبَاتِهِ وَفُرْسَانِهِ اللّهِ وَسَعْ مُرْكَبَاتِهِ وَفُرْسَانِهِ اللّهَ عَلَى الْمَعْرِيُونَ وَمَرْكَبَاتِهِ وَفُرْسَانِهِ اللّهَ عَلَى الْمُحْرِ لِيَرْجِعَ اللّهَ عَلَى الْمُحْرِ المَدْرِ عِنْدَ إِقْبَالِ الصّبُحِ إِلَى حَالِهِ الدّائِمَةِ، فَمَدّ مُوسَى يَدَهُ عَلَى الْبَحْرِ فَيَنَ مَرْكَبَاتِهِمْ وَفُرْسَانِهِمْ. فَمَدَّ مُوسَى يَدَهُ عَلَى الْبَحْرِ عِنْدَ إِقْبَالِ الصّبُحِ إِلَى حَالِهِ الدّائِمَةِ، وَالْمِصريقِينَ فِي وَسَطِ عَلَى الْبَحْرِ إِلَى حَالِهِ الدّائِمَةِ، وَالْمِصريقِينَ فِي وَسَطِ عَلَى الْبَحْرِ إِلَى قَالِهِ. فَدَفَعَ الرّبُ الْمِصْرِيّينَ فِي وَسَطِ الْبَحْرِ عَنْدَ إِلَى الصّبُحِ إِلَى حَالِهِ الدّائِمَةِ، وَالْمِحْرِيّينَ فِي وَسَطِ الْبَحْرِ عَنْدَ إِلْمَ لِقَائِهِ. فَدَفَعَ الرّبُ الْمِصْرِيّينَ فِي وَسَطِ الْبَحْرِ عَنْدَ إِلَى الْمَائِونَ هَارِبُونَ إِلَى لِقَائِهِ. فَدَفَعَ الرّبُ الْمُصريّيِينَ فِي وَسَطِ الْبَحْرِ عَنْدَ إِلَى عَلَى الْبَحْرِ عَنْدَ الْمُعْرِيّينَ فِي وَسَطِ الْبَحْرِ عَنْدَ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ الْمُوسَى الْبَعْرِ الْمُوسَى اللّهُ اللّهُ الْمُعْرِيّينَ فِي وَسَطِ الْبَحْرِ إِلَى الْمَائِودِ اللّهِ الْمَائِودِ اللّهُ اللّهُ الْمُعْرِيقِينَ فِي وَسَطِ الْمُعْرِيقِينَ فَي وَسَعْلِ الْمُعْرِيقِينَ هَارِبُونَ إِلَى لِقَائِهِ. فَدَفَعَ الرّبُ الْمُعْرِيقِينَ فِي وَسَعْ الْمُعْرِيقِينَ هَالِهُ اللْمُعْرِيقِينَ هَالْمُ الْمُعْرِيقِ الْمُعْرِيقِ الْمُعْرِيقِ الْمُعْرِيقِ الْمُعْرِيقِ الْمُعْرِيقِ الْمُعْرِيقِ الْمَائِقِ الْمُعْرِيقِ الْمُعْرِيقِ الْمَائِعِيقِ الْمُعْرِيقِ الْمُعْرِيقِ الْمُعْرِيقِ الْمَائِعُ الْمَائِعُ الْمَائِعِ الْمَائِعِ الْمَائِعِ الْمَائِعِ الْمِيقِ الْمِيقِ الْمِيقِ الْمِيقِ الْمِيقِ الْمِيقِ الْمِيقِ الْمِيقِ الْمِيقِ ال

22 5 11 2 11 1 21

<sup>91</sup> التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الرابع عشر، النص رقم 23 التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الرابع عشر، النص رقم 26

- 5- لا تقتل
- 6- لا تزن
- 7- لا تسرق
- 8- لا تشهد شهادة زور (وفي رواية أخرى: لا تشهد على قريبك بشهادة زور)
  - 9- لا تشته بيت قريبك وما يحويه
- 10- لا تصنع لك تمثالاً منحوتاً ولا صورة تسجد لها مما في السماء وما في الأرض من تحت وما في الماء من تحت الأرض.

وعند اليهود السامريين (وهم يهود دولة شمال فلسطين بعد وفاة سيدنا سليمان عندما انقسمت الدولة سياسياً لدولتين) الوصية العاشرة هي:

- احفظ قدسية جبل جرزيم الذي اختاره المولى لإقامة الشعائر الدينية عليه. ووفقاً لهذه الوصية تكون القبلة عند اليهود السامريين قد تحولت من القدس الى جبل جرزيم وفقاً للوصية العاشرة. وصدق الله العظيم الذي وصفهم بقوله: (وما بعضهم بتابع قبلة بعض) كما ذكر القرآن الكريم.

وهلاك فرعون وقومه في اليم لم يدفع موسى (ع) للرجوع بقومه لمصر، بل فارقها للأبد وواصل رحلته مع قومه على ضفاف النيل الذي هو النهر الغربي في أدبيات اليهود متوجها نحو أرض السكوت فوصل منحنى النيل حيث يقع جبل البركل، وهو جبل غربي أيضاً لأنَّ موقعه في مدينة كريمة بالقرب من نهاية المنحنى الغربي الذي يبدأ من المنحنى الشرق عند مدينة أبو حمد ويتجه غرباً نحو مدينة الدبة، ثم ينحرف شمالاً مرةً أخرى نحو مصر.

ويقع جبل البركل الذي نزلت فيه أو حوله التوراة التي تضمنت الوصايا العشر، على الشاطىء الأيمن بالنسبة لحركة انسياب المياه

التي تجري من المنحنى الشرقي نحو المنحنى الغربي حيث تقع مدينة الدبة.

وعندما يغيّر النيل مجراه مرة أخرى عند مدينة الدبة لينطلق شملاً نحو مصر، يجري هذه المرة من الجنوب نحو الشمال فيصير البركل يمين الوادي للمرة الثانية! ولأنَّ الجبل يقع يمين الوادي من جميع الإتجاهات سُمي بالأيمن ولم يُسم الشرقي لأنَّه يقع شرق النيل من جهة واحدة فقط، ويقع شمال النيل من جهة أخرى، ولكنَّه يقع يمين النيل من الجهتين! فللبركل إذن عدة أسماء فهو جبل الله، وهو الغربي، وقد يكون هو نفسه جبل جرزيم، أو جبل حوريب الذي نزلت عليه التوراة فنسوا حظاً مما ذكروا به فاختلط عليهم الأمر والأسامي.

## قصة المناداة الأولى

في قصة النار التي رآها موسى (ع) يجب أن نسجل ملاحظةً مهمة، وهي أنّ موسى (ع) قد كلمه ربه أكثر من مرة في مكانين مختلفين جغرافياً وإدارياً وسياسياً بفاصلٍ زمني يمتد لأعوام كثيرة، وفي كلا المكانين ذكر الطور ولكن بوصف مختلف: فأول مناداة كانت في الوادي المقدس طوى حيث أمر بخلع نعليه استعداداً لاستقبال أمر جلل، وفي هذا المكان كلمه الله مرةً واحدة.

فقد جاءت رؤية النار بعدة عبارات متفقة في المعنى ومختلفة في اللفظ،، وقد جاءت جميع الآيات التي تناولت قصة المناداة الأولى بصيغة المفرد، لأنّ موسى (ع) كان وحده في مسرح الحدث، وذلك واضح في قوله تعالى: {قَالَ ذَلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ أَيّما الْجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلاَ عُدُوانَ عَلَيَّ وَاللَّهُ عَلَىٰ مَا نَقُولُ وَكِيلٌ} {فَلمًا لَقُولُ وَكِيلٌ} {فَلمًا فَضَىٰ مُوسَى اللَّجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ آنَسَ مِن جَانِبِ الطُّورِ نَاراً قَالَ لَأَهْلِهِ الْمَعْلَةِ الْمَا بِخَبَرِ أَوْ جَذُوةٍ مِنَ لَاهْلِهِ الْمُعْلِةِ الْمَا بِخَبَرِ أَوْ جَذُوةٍ مِنَ لَاهْلِهِ الْمُعْلَةِ الْمَا بِخَبَرِ أَوْ جَذُوةٍ مِنَ لَاهْلِهِ الْمَعْلَةِ الْمَا بِخَبَرِ أَوْ جَذُوةٍ مِنَ

الشام سنجد أنَّ مكان قوم لوط يعتبر بقعة نجسة على غير هيئة البقعة المباركة التي نزل فيها الوحي مرات كثيرة. والوادي كما جاء في القاموس المحيط هو " مَفْرَجُ ما بين جِبالِ أو تِلالِ أو آكام"102 وبالتالي هو مجمع لمياه الأمطار وممر للسيول، والمقصود به هنا طرف أو جزءٌ من بقعةٍ مباركة كبيرة تضم الأرض المقدسة التي هي مدينة القدس وهي أكثر الأماكن بركة في البقعة الأم، ويقع هذا الوادي على الشاطيء الأيمن من نهر الأردن في الناحية الجنوبية في اتجاه البحر الميت. وفي الصحاح شاطِئ الوادي هو شَطّه وجانبه، وتقول: شاطئ الأؤدِيةِ ولا تُجمَعُها. والشاطيء يختلف من الساحل لأنَّ الشاطيء لا يتغير كما يتغير الساحل الذي تغمره المياه مداً وجزراً وفيضاناً بسبب مستواه الذي يكون دائماً هو نفس مستوى مياه البحر أو النهر أو أقلَّ منه. فالشاطىء هو المكان الذي ترسو به السفن والمراكب محتمية من الرياح، ويسكنه الناس وهم في مأمن من مد البحر وجزره وفيضانه، لأنّ أرضه فوق مستوى البحر أو النهر بدرجة عالية لا تمكِّن الماء من المد والجزر والفيضان. ولعل اسم الوادي يدل على طرفيته وبُعده من مدينة القدس، فالذي يصله كأنّما طوى البقعة المياركة

وسياق الأيات يدل على أن المناجاة الأولى حدثت مع حادثِ النار، في ذلك الوادي المقدس بالقرب من طور (أي بالقرب من جبلِ تحفه الخضرة والأشجار المثمرة) لم يسمه الله "طور سيناء" ولم يسمه "الغربي"، وتلك المناجاة حدثت قبل ارسال موسى لفرعون، وقد تمت بعيداً من النيل حيث كان يسكن فرعون وقومه. وفي هذه المناجاة أخبر الله تعالى موسى عليه السلام بأنه رسول لبني إسرائيل وأعطِيَ معجزة العصا واليد، ومن ثم أمره بالرجوع لمصر ليخبر فرعون بأنَّ الله أمره أن يسمح لبني إسرائيل بالخروج من مصر أحراراً، وقد قص الله تعالى قصته لسيدنا محمد (ص) في مد مصر أحراراً، وقد قص الله تعالى قصته لسيدنا محمد (ص) في

<sup>102</sup> معجم القاموس المجيط، مادة دِّيّةُ

سورة طه قائلاً: {وَهَلُ أَتَاكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ} \* {إِذْ رَأَى نَاراً فَقَالَ لَا هُلِهِ اَمْكُنُواْ إِنِي آنَسُتُ نَاراً لَعَلِي آتِيكُمْ مِّنْهَا بِقَبَسٍ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدَى} \* {فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِيَ يَمُوسَىٰ} \* {إِنِي أَنَا رَبُكَ فَاحْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ اللَّوَادِ الْمُقَدِّسِ طُوَى} {وَأَنَا الْخَتَرْتُكَ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى} \* {إِنَّنِي أَنَا الْخَتَرْتُكَ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى} \* {إِنَّنِي أَنَا اللهِ اللهِ الله الله تمهيداً الله الله الله الله تمهيداً للمعجزة {وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَمُوسَىٰ} فرد موسى قائلاً: {قَالَ هِي عَصَايَ أَتَوكًا عَلَيْهَا وَأَهُشُ بِهَا عَلَىٰ عَنْمِي وَلِي فِيهَا مَآرِبُ أُخْرَىٰ} فقال له الله تعالى: {أَلْقِهَا يُمُوسَىٰ} {فَالْقَاهَا فَإِذَا هِي حَيَّةٌ تَسْعَىٰ} {قَالَ له الله تعالى: {أَلْقِهَا يَمُوسَىٰ} {فَالْقَاهَا فَإِذَا هِي حَيَّةٌ تَسْعَىٰ} {قَالَ له الله تعالى: عَنْرِ سُوءِ آيَةً أُخْرَىٰ} {وَاصْمُمْ يَذَكَ إِلَىٰ جَنَاجِكَ خُذْهَا وَلاَ تَحَفْ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا اللولَىٰ} {وَاصْمُمْ يَذَكَ إِلَىٰ جَنَاجِكَ خُذْهَا وَلاَ تَحَفْ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا الأُولَىٰ} {وَاصْمُمْ يَذَكَ إِلَىٰ فِرْ عَوْنَ إِنَّهُ طَعَىٰ} أَمْرِي \* بَيْضَنَاءَ مِنْ عَيْرِ سُوءِ آيَةً أُخْرَىٰ} {لَازُرِيكَ مِنْ آيَاتِنَا الْكُبْرَىٰ} مُعْمَى الله تعالى بعد ذلك مباشرة قائلاً: {الْفُرَىٰ } {لِنُولِي قَوْلِي } \* {وَاحْمُلُ عُونَ إِنَّهُ طَعَىٰ} فنادى موسى ربه متضرعاً {قَالَ رَبِ آشُرَحْ لِي صَدْرِي} \* {وَيُقَهُواْ قَوْلِي} \* {وَلَحْعَل لَى وَرْيَراً مِنْ أَهْلِى} \* {وَلَحْقَهُواْ قَوْلِي} \* {وَلَجْعَل لِي وَزِيراً مِنْ أَهْلِى} \* {وَاحْرَى الْمَنْ عُلَى وَرْيَراً مِنْ أَهْلِى} \* {وَاحْقَلَ مَن لِسَانِي } \* {وَلَحْقَهُواْ قَوْلِي} \* {وَلَجْعَل لَيْوَلَى وَلَى وَلَى الْمَالَى وَلَى الْمَلْعُ لَى وَلَيْوَالَى اللهُ عَلَى وَلَيْوَالَى وَلَى الْمُولَ اللهُ وَلَى وَلَيْوَالَى وَلَى الْمَلْعُلَى الْمَالَولَ الْمَلِي عَلَى الْمُولَى الْمَلْعُلَى الْمَلْعُ الْمُولَى الْمُولَى الْمَلْعُمُهُواْ قَوْلِى الْمَالِي وَلَا وَلَى الْمَلْعُلَى الْمُعِلَى الْمَلْعُلَى الْمُولَى الْمُولَى الْمُولُولَ الْمُولَى الْمُولَى الْمُولُولَ الْمُعْلَى الْمُولُولَ الْمُولِي الْمُولَى ا

هذه هي قصة المناجاة الأولى، التي تمت وفقاً للقرآن الكريم في وادٍ مقدسٍ بجانب جبلٍ أو طورٍ لم يذكر لنا القرآن الكريم اسمه. والنار وفقاً للقرآن الكريم لم تظهر على ذلك الجبل نفسه بل كانت بجانبه، وبالتالي مخاطبة الله تعالى لموسى (ع) لم تكن على الجبل، وإنّما حدثت في مكان الحدث بجانب الجبل حيث رأى النار. وفي الحقيقة جاءت المناداة من شجرة لم يسمها القرآن ولم يكشف عن نوعها على شاطىء نهر الأردن، فتأمل قوله تعالى {فَلَمَّ أَتَاهَا نُودِيَ مِن شَاطِيءِ ٱلْوَادِي ٱلأَيْمَنِ فِي ٱلْبُقْعَةِ ٱلْمُبَارَكَةِ مِنَ ٱلشَّجَرَةِ أَن يُمُوسَىٰ إِنِي أَنَا ٱللهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ المَعَالِ وَمِه حضور معه، وحتى يأخاه هارون حاضراً، وكذلك لم يكن قومه حضور معه، وحتى زوجته التي كانت بصحبته لم تشهد الحدث بدليل قوله لها {أَمْكُتُواْ

103 القر أن الكريم، سورة طه، أيات 9- 24

<sup>104</sup> القرآن الكريم، سورة القصص، آية 30

إِنِّيَ آنَسْتُ نَاراً لَعَلِي آتِيكُمْ مِّنْهَا بِقَبَسٍ}، ولهذا جاءت الآيات كلها بصيغة المفرد خطاباً ورواية، وهذه نقطة مهمة يجب أن نلفت النظر إليها لمقارنتها بالآيات التي تقص لنا قصة سيدنا موسى وسطقومه.



ظهرت النار على الشاطئ الأيمن من نهر الأردن بالقرب من جبلِ بالبقعة المباركة التي هي المنطقة المحيطة بالقدس الأرض المقدس.

- 5- {وَمَا كُنْتَ بِجَانِبِ ٱلطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا وَلَكِن رَّحْمَةً مِن رَبِّكَ لِتُنذِرَ قَوْماً مَّا أَتَاهُم مِن نَّذِيرٍ مِن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ} (القصص 49)
- 6- {وَنَادَيْنَاهُ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ ٱلأَيْمَنِ وَقَرَّبْنَاهُ نَجِياً} (مريم 52)
- 7- {لِبَنِي إِسْرَائِيلَ قَدْ أَنجَيْنَاكُمْ مِنْ عَدُوكُمْ وَوَاعَدْنَاكُمْ جَانِبَ
   الطُّورِ الأَيْمَنَ وَنَرَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلْوَىٰ} (طه 80)
  - 8- {وَٱلطُّورِ} {وَكِتَابٍ مَّسْطُورٍ} (الطور 1)
  - 9- {وَشَجَرَةً تَخْرُجُ مِن طُورِ سَيْنَاءَ تَثبُتُ بِالدُّهْنِ وَصِبْغِ لِلآكِلِينَ} (المؤمنون 20)
    - 10- {وَٱلتِّينِ وَٱلزَّيْتُونِ} {وَطُورِ سِينِينَ} (النين آيات 1-2)
- 11- ﴿ وَإِذْ نَتَقُنَا الْجَبَلَ فَوْقَهُمْ كَأَنَّهُ ظُلَّةً ﴾ [الأعراف: 171] وهو نفس الطور المذكور في قوله تعالى {ورفعنا فوقهم الطور}

عندما نتأمل الآيات السابقة نلاحظ أن القرآن تحدث عن الطور بأربع عبارات هي:

- 1- الطور (من غير إضافة اسم ولا وصف له وهو الغالب على الأيات وقد ذكر ست مرات)
- 2- الطور الأيمن (وهذا يعني أن هناك طور أيسر وقد ذكر مرتين)
  - 3- طور سيناء (ذكر مرة واحدة)
  - 4- طور سنين (وهو غير طور سيناء وقد ذكر مرة واحدة)

فالسؤال الآن هل هذه الأربعة أشياء شية واحد جاء بعدة أسماء وأوصاف أم هي أربعة أماكن مختلفة؟ وإذا كانت شيئاً واحداً فلماذا جاءت بصيغ مختلفة وأسماء مختلفة؟ وما هي الحكمة من ذلك؟ ونحن نعلم أن القرآن دقيق جداً وهو حق ليس بالهزل، ولا مكان فيه لكلمة في غير مكانها أو تغيرت من سياق لسياق أو أضيفت عبثاً.

والحقيقة التي لا مراء فيها أنّ الخلف والسلف من المؤرخين للأديان في الملل الثلاثة (اليهودية والمسيحية والإسلامية) قد إختلفوا اختلافاً كبيرا في معنى ومكان الطور المذكور في التوراة والقرآن، كما اختلفوا في تحديد مسار طريق رحلة الخروج الثاني التي قصدت أرض الميعاد من الجبل المقدس، بل اختلفوا في تحديد موقع الجبل المقدسة. فقد ادعى بعضهم أن الطور الذي كلم الله عليه سيدنا المقدسة. فقد ادعى بعضهم أن الطور الذي كلم الله عليه سيدنا موسى عليه السلام وأنزل عليه التوراة والوصايا العشر هو جبل "كركوم" الموجود في صحراء النقب بإسرائيل، وفريق ثاني قال بل هو جبل "سن بشار" بوادي صدر، وقد وصلوا إليه في اليوم العاشر كما ورد ذكره في سفر الخروج. وفريق ثالث يقول إنه جبل موسى (وأيضاً يسمى حبل البُشرى) الواقع جنوب جزيرة سيناء بين خليج العقبة والسويس.

والفريق الرابع ظهر مؤخراً في محاولة أخيرة ليحدد جبل اللوز الذي يقع على الساحل الشرقي لخليج العقبة بالجزيرة العربية على أنّه هو الجبل المقدس الذي تنطبق عليه المواصفات المطلوبة، ليحمل لقب ويحل محل جبل موسى وأرض سيناء. وقد حاول كثير من الباحثين الإسرائليين اكتشاف موقع جبل سيناء ومكان غرق فرعون ومحطات أسباط إسرائيل في صحراء وجبال سيناء ولكنّهم لم يتوفقوا لاكتشاف موقع واحد لا يتطرق إليه الشك يتناسب مع النصوص التوراتية. ولم يستطع أيُّ باحثٍ منهم اكتشاف أثرٍ واحدٍ يؤكد قدسية هذه الجبال المذكورة قبل بعثة سيدنا موسى. وهذه الأحداث الأساسية في التاريخ الإسرائيلي لا تدعمها أيُّ شواهد من خارج التوراة، كالاكتشافات الأثرية، والتحاليل المعملية لمادة الكربون، وفوق كل ذلك تفتقر إلى الأدلة النصوصية القاطعة، والشواهد التاريخية كما تفتقر إلى الأدلة النصوصية القاطعة،

مِيثَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ ٱلطُّورَ خُذُواْ مَا ءَاتَيْنَٰكُم بِقُوَّةٍ وَٱذْكُرُواْ مَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ} 109 اختلفت أقوالهم فمنها:

ما ذكره الإمام الطبري حين قال: "حدثنا القاسم، قال: حدثنا الحسين، قال: حدثني حجاج، عن ابن جريج، قال: قال ابن عباس الطور: الحبل الذي أنزلت عليه النوراة، يعني على موسى، وكانت بنو إسرائيل أسفل منه. (الطبري) {وَإِذْ أَخَذْنَا مِيتَاقَكُمْ وَكُونَا فَوْقَكُمُ الطُورَ خُذُواْ مَا وَالنَّيْنَكُم بِقُوّةٍ وَالنُّكُرُواْ مَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُورِ فَقيل: الطور اسم للجبل الذي كلّم الله عليه موسى عليه السلام وأنزل عليه فيه النوراة دون غيره؛ رواه أبن جريج عن آبن عباس. وروى الضحاك عنه أن الطور ما أنبت من الجبال خاصة دون ما لم ينبت. وقال مجاهد وقتادة: أي جبل كان (تفسير القرطبي)

قال الشيخ إسماعيل حقي في تفسيره: "{ولكن انظر الى الجبل}.. قال الكلبى هو أعظم جبل بمدين يقال له زبير، وفي القاموس "زبير كامير" الجبل الذي كلم الله عليه موسى."110

وذكر حقي أيضاً أنَّ ابن الجوزى قال فى مرآة الزمان: " والاصح انما خوطب موسى على جبل الطور الذي بقرب بحر القلزم (البحر الأحمر)" 111

وقال ياقوت الحموي في معجم البلدان: "طور سينا، بكسر أو فتح حرف السين، اسم جبل بالشام، وهو الذي كلم الله تعالى عليه موسى بن عمران - عليه السلام "112 -

وقال الإمام محمد أبو زهرة في تفسيره: " والطور هو جبل الطور، والمراد كل سيناء"113

<sup>109</sup> القرآن الكريم، سورة البقرة، آية 63

<sup>110</sup> اسماعيل حقى، تفسير روج البيان في تفسير القرآن، سورة البقرة آية 63

<sup>111</sup> اسماعيل حقى، تفسير روج البيان في تفسير القرآن، سورة الأعراف الآية 143

<sup>112</sup> ياقوت الحموى، معجم البلدان، المجلد الثالث، ص. 107

وقال الإمام الماوردي " قوله تعالى: {وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ} وفي الطور ثلاثة أقاويل:

أحدها: أنه اسم الجبل، الذي كلم الله عليه موسى، وأنزلت عليه التوراة دون غيره، وهذه رواية ابن جريج عن ابن عباس.

والثاني: أن الطور ما أُنْبَتَ من الجبال خاصة، دون ما لم ينبت، وهذه رواية الضحاك عن ابن عباس.

والثالث: أن الطور اسم لكل جبل، وهو قول مجاهد، وقتادة، إلا أن مجاهداً قال: هو اسم كل جبل بالسريانية، وقال قتادة: بل هو اسم عربى، فقد قال العجاج:

داني جناحيه من الطور فمر \*\*\* تقضتي البازي إذا البازيُّ كر "114

وقال ابن الجوزي: "وأي الجبال هو؟ فيه ثلاثة أقوال. أحدها: جبل من جبال فلسطين، قاله ابن عباس. والثاني: جبل نزلوا بأصله، قاله قتادة. والثالث: الجبل الذي تجلى له ربه، قاله مجاهد"115.

وقال العز ابن عبد السلام في تفسيره: " {الطُّورَ} جبل التكليم، وإنزال التوراة، أو ما أنبت من الجبال دون ما لم ينبت، أو اسم كل جبل بالسرياني، أو بالعربي،"116

وقال ابن عادل في تفسيره: " قال الخليل: الطُّور اسم جبل معلوم؛ لأن التعريف يقتضي حمله على جبل معهود مسمى بهذا الاسم، وهو جبل المُنَاجاة" (تفسير اللباب في علوم الكتاب لابن عادل)

وقال هاشم البحراني في تفسيره: روي "عن عبد الله بن عباس، أنَّه قال: إنما سمي الجبل الذي كان عليه موسى (عليه السلام) طور

<sup>113</sup> محمد أبو زهرة، زهرة التفاسير، المجلد العاشر، سورة البقرة ، آية 63.

<sup>114</sup> الإمام الماوردي، تفسير النكت والعيون، سورة البقرة، آية 63

<sup>115</sup> الإمام ابن الجوزي، تفسير زاد المسير في علم التفسير، سورة البقرة، آية 63

<sup>116</sup> الإمام العزبن عبد السلام، تفسير القرآن الكريم، سورة البقرة ، آية 63

سيناء، لأنه جبل كان عليه شجر الزيتون، وكل جبل يكون عليه ما ينتفع به من النبات والأشجار سمي طور سيناء وطور سينين، وما لم يكن عليه ما ينتفع به من النبات أو الأشجار من الجبال سمي طور (فقط)، ولا يقال له: طور سيناء وطور سينين."117

وقال ابن عاشورفي تفسيره: " والطُّور علم على جبل ببرية سينا، ويقال إن الطور اسم جنس للجبال في لغة الكنعانيين نقل إلى العربية وأنشدوا قول العجاج:

داني جناحيه من الطور فمر \*\*\* تَقَضِتيَ البازي إذا البازيُّ كَسر فإذا صح ذلك فإطلاقه على هذا الجبل علم بالغلبة في العبرية لأنهم وجدوا الكنعانيين يذكرونه فيقولون الطور يعنون الجبل كلمة لم يسبق لهم أن عرفوها فحسبوها علماً له فسموه الطور "118

وخلاصة القول في ماهية الطور هو صفة خاصة لجبل تميزه عن بقية الجبال في أي مكان، وليس اسماً لجبل بعينه بدلالة قوله تعالى: {وشجرة تنبت بالدهن من طور سيناء} فلو كان الطور اسماً لجبلٍ بعينه لجاءت الآية بالتعريف بدلاً من التنكير والإضافة هكذا لجبلٍ بعينه لجاءت الآية بالتعريف بدلاً من التنكير والإضافة هكذا للجبل المعرّف أصلاً. فالطور هو أيّ جبل متوسط في حجمه وارتفاعه، ويستطيع المرء أن يتسلقه بسهولة ويسر، والطور تحفه أو تحيط به الخضرة والزروع المثمرة التي يستفيد منها الإنسان أو تحيط به الخضرة والزروع المثمرة التي يستفيد منها الإنسان كالتين والزيتون مثلاً. وبالإضافة لذلك كله، فالطور هو الجبل الذي يحمل تلك المواصفات ويقف محاذياً لشيء معلوم وواضح لأهل المنطقة. وكل المواضع التي حددوها للطور الذي ظهرت بالقرب منه النار، لا تتماشى ولا تتفق مع هذا التعريف اللغوي عموماً، وبالأخص لا تتفق مع طبيعة جبل اللوز شرق خليج العقبة، ولا طبيعة جبل موسى في جنوب سيناء. والطور الذي تمت فيه المناجاة

<sup>117</sup> هشام الحسيني البحريني، تفسير البرهان في تفسير القرآن، سورة البقرة ، آية 63

<sup>118</sup> الطاهر بن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، سورة البقرة، أية 63.

الأولى كان محاذياً لنهر الأردن بالقرب من القدس لأسباب ذكرتها في قصة المناداة الثانية، وبعد المناجاة أوحى الله لهارون عليه السلام الذي لم يكن حاضراً المناجاة ولم يكن في مدين حسب نص التوراة {وَقَالَ ٱلرَّبُّ لِهَارُونَ: ٱذْهَبْ إِلَى ٱلْبَرِيَّةِ لِإَسْتَقْبَالِ مُوسَى. فَذَهبَ وَٱلْتَقَاهُ فِي جَبَلِ ٱللهِ وَقَبَّلَهُ.} 119 فأين هو جبل الله؟

والآن ننتقل للجيل الثاني الذي تمت فيه المناجاة الثانية، وهذا الجبل تسميه التوراة "جبل حوريب"، ويرد اسم حوريب في أسفار التوراة للدلالة على «جبل الله"، وقد ذُكر حوالي 17 مرة معظمها في سفر التثنية والخروج، وهو جبل مقدس عند اليهود. وقد خلط كتاب التوراة بينه وبين الطور الذي ظهرت بالقرب منه النار لموسى (ع) أول مرة، والذي تسميه التوراة "طور سيناء" في خمسة وثلاثين موضعاً وتُريد به الجبل حيناً والبرية أحيانًا. وعن هذا الخلط تقول دائره المعارف: "وهناك اختلاف عير المشهور بين الأباء الكنسيين في تحديد هل سيناء وحوريب جبل واحد، كذلك اختلاف حول مكان كل منهما. لكن المشهور عندهم أنهما جبل واحد يعرفونه باسم جبل سيناء الكن المشهور عندهم أنهما جبل واحد يعرفونه باسم جبل سيناء Mount Sinai. "120"

أما حوريب في أدبيات اليهود هو الجبل الذي عبد فيه العجل، وهو الجبل الذي انفجرت منه الماء ليشرب منها بني اسرائيل، وهو الجبل الذي كان يرعى موسى (ع) حوله الغنم، وقد ذكر جبل حوريب في التوراة في عدة أيات منها الأتي:

1- {هَا أَنَا أَقِفُ أَمَامَكَ هُنَاكَ عَلَى الصَّخْرَةِ فِي حُورِيبَ، فَتَضْرِبُ الشَّعْبُ. فَفَعَلَ مُوسَى فَتَضْرِبُ الشَّعْبُ. فَفَعَلَ مُوسَى هكذا أَمَامَ عُيُونِ شُيُوخِ إِسْرَائِيلَ} [سفر الخروج 17: 6]

<sup>119</sup> التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الرابع، النص رقم 27 http://st-takla.org/Full-Free - دائره المعارف الكتابية المسيحية -120

<sup>-</sup> Coptic-Books/FreeCopticBooks

- 2- {صننعُوا عِجْلاً فِي حُورِيب، وَسَجَدُوا لِتِمْثَال مَسْبُوكٍ} [سفر المزامير 106: 19]
- 3- {يقول سفر الخروج عن موسى " فساق الغنم اللي وراء البرية وجاء اللي جبل الله حوريب} (سفر الخروج 3: 1) ويفسرها علماء التوراة بأن المقصود منها برية حوريب.
- 4- {في اليوم الذي وقفت فيه أمام الرب إلهك في حوريب حين قال لي الرب: اجمع لي الشعب فأسمعهم كلامي ليتعلموا أن يخافوني كل الأيام التي هم فيها أحياء على الأرض ويعلموا أو لادهم فيقدمتم ووقفتم في أسفل الجبل والجبل يضطرم بالنار إلى كبد السماء بظلام وسحاب وضباب} التثنية 4/ 10-15

وقد تعددت الآراء بشأن موقع جبل حوريب، فقال البعض أنه هو جبل موسى الواقع في جنوب سيناء، بينما أستبعد البعض هذا الرأي بسبب ارتفاعه الذي يصل إلى 7519 قدمًا فوق سطح البحر فهو بسبب ارتفاعه الذي يصل إلى 7519 قدمًا فوق سطح البحر فهو جبل عظيم الارتفاع ولا يمكن تسلقه نسبة لحدة صخوره وانحداره الشديد. وهناك رأي آخر يقول إنَّ جبل حوريب هو نفسه جبل سيناء أو حبل اللوز الواقع شرق خليج العقبة، ولكن عندما ندقق فأننا لا نوجد عند جبل اللوز برية ليعسكر حولها بنو إسرائيل لمدة عام كما جاء في التوراة. ولذلك قال البعض أن جبل حوريب هو جبل آخر أعطيت من فوقه الشريعة، ويحيط به وادٍ مترامي الأطراف مكن بني إسرائيل من سكنه لأكثر من عام، وذلك بعد الخروج من مصر بثلاثة أشهر.

# أين نزلت التوراة؟

جاء في سفر الخروج أن الله تعالى أنزل التوراة على موسي (ع) في جبل سيناء، وذلك واضح من نص التوراة الذي يقول: {ويكونوا مستعدين لليوم الثالث ينزل الرب أمام عيون

جميع الشعب على جبل سيناء. وتقيم للشعب حدوداً من كل ناحية قائلاً: احترزوا من أن تصعدوا إلى الجبل أو تمسوا طرفه. كل من يمس الجبل يقتل قتلاً...} الخروج 11/19 والنص الآخر الذي يقول: {(فَنَحَتَ (موسى) لَوْحَيْنِ مِنْ حَجَرٍ كَالأُوَّلَيْنِ. وَبَكَّرَ مُوسَى فِي الصَّبَاحِ وَصَعِدَ إلَى جَبَلِ سِينَاءَ كَمَا أَمَرَهُ الرَّبُ، وَأَخَذَ فِي يَدِهِ لَوْحَي الْحَبَرِ الذي الله المُحَبِر إسفر الخروج 34: 4] وفي جبل سيناء "كان منظر مجد الرب كنار آكله على راس الجبل أمام عيون بني إسرائيل " (خر الرب كنار آكله على راس الجبل أمام عيون بني إسرائيل " (خر سيناء!

ولكن في المقابل هناك نصوص أخرى في نفس الكتاب تقول إن التوراة والوصايا العشر نزلت في جبل حوريب منها النص الذي يقول: {فِي الْيَوْمِ الَّذِي وَقَفْتَ فِيهِ أَمَامَ الرَّبِ إِلَهِكَ فِي حُورِيبَ حِينَ قَالَ لِي الرَّبُ: اجْمَعْ لِي الشَّعْبَ فَأَسْمِعَهُمْ كَلاَمِي، لِيَتَعَلَّمُوا أَنْ يَخَافُونِي كُلَّ الأَيْامِ الَّتِي هُمْ فِيهَا أَحْيَاءٌ عَلَى الأَرْضِ، وَيُعَلِّمُوا أَنْ يَخَافُونِي كُلَّ الأَيْامِ الَّتِي هُمْ فِيهَا أَحْيَاءٌ عَلَى الأَرْضِ، وَيُعَلِّمُوا أَنْ كَذِهُمْ. فَتَقَدَّمُتُمْ وَوَقَفْتُمْ فِي أَسْفَلِ الْجَبَلِ، وَالْجَبَلُ يَضْطُرمُ بِالنَّارِ إِلَى كَبِدِ السَّمَاءِ، بِظَلاَمٍ وَسَحَابٍ وَضَبَابٍ. فَكَلَّمَكُمُ الرَّبُ مِنْ وَسَطِ النَّارِ وَلَيْ لَمْ تَرَوْا صُورَةً بَلُ صَوْتًا. وَأَنْتُمْ سَامِعُونَ صَوْتَ كَلاَمٍ، وَلِكِنْ لَمْ تَرَوْا صُورَةً بَلُ صَوْتًا. وَأَخْبَرَكُمْ بِعَهْدِهِ الَّذِي أَمْرَكُمْ أَنْ تَعْمَلُوا بِهِ، الْكَلِمَاتِ الْعَشَر، وَكَتَبَهُ وَأَخْبَرَكُمْ بِعَهْدِهِ الَّذِي أَمَرَكُمْ أَنْ تَعْمَلُوا بِهِ، الْكَلِمَاتِ الْعَشَر، وَكَتَبَهُ وَأَخْبَرُكُمْ بِعَهْدِهِ الَّذِي أَمَرَكُمْ أَنْ تَعْمَلُوا بِهِ، الْكَلِمَاتِ الْعَشَر، وَكَتَبَهُ وَأَخْبَرُكُمْ بِعَهْدِهِ الَّذِي أَمَرَكُمْ أَنْ تَعْمَلُوا بِهِ، الْكَلِمَاتِ الْعَشَر، وَكَتَبَهُ فَرَائِضَ وَاحَدِيْ فَوْ الْمُورَةُ مِالْمُونَ إِلَيْهَا عَلَى الْوَقْتِ أَنْ أَعْمَلُوهَا فِي الأَرْضِ الَّتِي أَنْتُمْ عَابِرُونَ إِلَيْهَا فَرَائِضَ وَاحْدَوْطُوا جِدًّا لأَنْفُسِكُمْ فَا الْرَبْضِ الَّتِي أَنْتُمْ عَامِرُونَ مِّ الْوَقْتِ الْرَابُ فِي حُورِيبَ مِنْ وَسَطِ النَّالِ الْتُهُمْ لَمْ تَرَوْا صُورَةً مَّا يَوْمَ كَلَّمَكُمْ الرَّبُ فِي حُورِيبَ مِنْ وَسَطِ النَّالِ الْمَارِكِ الْمَورة مِا فَاحْتَفِظُوا جِدًّا الْأَنْفُسِكُمْ فَي الْأَنْ الْمَورة مُ الْمُورة مَّا يَوْمَ كَلَّمُ اللَّهُ الْمُورة مَّا يَوْمَ كَلَّمُ لَلْمُ الْمَرْوقِ الْمُورة مَّا يَوْمَ كَلَّمُ اللَّهُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُورة مَا فَاحْرَاهُ وَالْمُورة مَا فَاحْتَوْطُوا جِدًا الْأَنْفُرِي الْمُ الْمَالِ الْمُعْمِلِهُ الْمَالِمُ الْمُعْمُولُوا اللْمُورة مَا فَاحْتَوْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ ال

فالسؤال الذي يتبع هذا التناقض الواضح، هو أين نزلت التوراة؟ هل نزلت على جبل حوريب أم على جبل سيناء؟ وهل جبل سيناء هو نفسه جبل حوريب أم هما جبلان مختلفان؟ وإذا كانا

<sup>121</sup> التوراة، سفر التثنية، الإصحاح الرابع، النص رقم 15

## جبلاً واحداً فلماذا سُمي الجبل باسمين مختلفين وما معناهما؟ وما هو المغزى من التسمية المختلفة؟

وكلمة "طور" في اللغة تعني ما كان على حذو الشيء أو بجذائيه، وأيضاً تعني الجبل المدرج الذي يسهل تسلقه وتكسوه الخضرة من فوقه أو تحفه من حوله، وبالفعل إذا وقف الإنسان بالقرب من جبل البركل وتأمل ما حوله سيجد الجبل محاذياً للنيل، وتحفه الخضرة من جميع جوانبه في منظر بديع يسر الناظرين، وهو مدرج يسهل تسلقه، وإذا وقف الشخص بالقرب من جبل البركل مستقبلاً مجري النيل سيجد نفسه بين جبلين (طورين)، البركل هو الأيمن وجبل آخر في حجم البركل هو الأيسر يقع على بعد 2 كيلو تقريباً، وتخلو المنطقة من الجبال من بعد هذين الجبلين. وإن كان تعريف الطور هو الجبل الذي تكسوه أو تحفه الخضرة، فجبل موسى بسيناء، وجبل اللوز على الضفة الشرقية لخليج العقبة، هما من نوع الجبال البركانية العالية غير المنبتة أصلاً، ولا تحفهما الخضرة، ولا يحاذيان مَعلماً بارزاً، وبالتالي كلمة الطور لا تنطبق عليهما لغوياً.

أمًّا جبل البركل وما حوله هو بقعة مخضرة مقدسة لأهل كوش من قبل ميلاد سيدنا موسى عليه السلام ومن قبل خروج بني اسرائيل من مصر. ولعله هو نفسه جبل "حوريب" المذكور في التوراة سبعة عشر (17) مرة وقد وصف بأنه جبل الله، فحسب نص التوراة هو الجبل الذي سكن حوله بنو آسرائيل بعد خروجهم من مصر مباشرة، وفيه أو حوله نزلت التوراة، وبه ارتبطت حادثة عبادة العجل حينما (صَنَعُوا عِجُلاً فِي حُورِيبَ، وَسَجَدُوا لِتِمْثَال مَسْبُوكِ) 122 ولقد مر بنا في هذا الكتاب أن العجل قد صنع على ضفاف النيل ونسف رماده في النيل وفقاً للقرآن والتوراة. وفي حوريب طلبوا من موسى أن يربهم الله جهرة ووفقاً لنص التوراة:

<sup>122</sup> سفر المزامير 106: 19

﴿ حَتَّى فِي حُورِيبَ أَسْخَطْتُمُ الرَّبَّ، فَغَضِبَ الرَّبُّ عَلَيْكُمْ لِيُبِيدَكُمْ ١٤٦٠ (فِي الْيَوْمِ الَّذِي وَقَفْتَ فِيهِ أَمَامَ الرَّبِّ إلهكَ فِي حُورِيبَ حِينَ قَالَ لِي الرَّبِّ: اجْمَعْ لِي الشَّعْبَ فَأُسْمِعَهُمْ كَلاَّمِي، لِيَتَعَلَّمُوا أَنْ يَخَافُونِي كُلَّ الأَيَّامِ الَّتِي هُمْ فِيهَا أَحْيَاءٌ عَلَى الأَرْضِ، وَيُعَلِّمُوا أَوْلاَدَهُمْ. فَتَقَدَّمْتُمْ وَوَقَفْتُمْ فِي أَسْفَلِ الْجَبَلِ، وَالْجَبَلُ يَضْطَرمُ بِالنَّارِ إِلَى كَبِدِ السَّمَاءِ، بِظَلاَمٍ وَسَمَابٍ وَضَبَابٍ. فَكَلَّمَكُمُ الرَّبُّ مِنْ وَسَطِ النَّارِ وَأَنْتُمْ سَامِعُونَ صَوْتَ كَلاَمٍ، وَلكِنْ لَمْ تَرَوْا صُورَةً بَلْ صَوْتًا. وَأَخْبَرَكُمْ بِعَهْدِهِ الَّذِي أَمَرَكُمْ أَنْ تَعْمَلُوا بِهِ، الْكَلِمَاتِ الْعَشَرِ، وَكَتَبَهُ عَلَى لَوْحَىْ حَجَرٍ. وَإِيَّايَ أَمَرَ الرَّبُّ فِي ذَلِكَ الْوَقْتِ أَنْ أُعَلِّمَكُمْ فَرَائِضَ وَأَحْكَامًا لِكَيْ تَعْمَلُوهَا فِي الأَرْضِ الَّتِي أَنْتُمْ عَابِرُونَ إِلَيْهَا لِتَمْتَلِكُوهَا فَاحْتَفِظُوا جِدًّا لأَنْفُسِكُمْ. فَإِنَّكُمْ لَمْ تَرَوْا صُورَةً مَّا يَوْمَ كُلَّمَكُمُ الرَّبُّ فِي حُورِيبَ مِنْ وَسَطِ النَّارِ 124 ومن حوريب جاء الأمر الإلهي بالتحرك نحو القدس لقتال الجبابرة ﴿ الرَّبُّ إِلَّهُنَا كَلَّمَنَا فِي حُورِيبَ قَائِلاً: كَفَاكُمْ قُعُودٌ فِي هذَا الْجَبَلِ، تَحَوَّلُوا وَارْتَحِلُوا وَادْخُلُوا جَبَلَ الأَمُورِيّينَ وَكُلَّ مَا يَلِيهِ مِنَ الْعَرَبَةِ وَالْجَبَلِ وَالسَّهْلِ وَالْجَنُوبِ وَسَاحِلِ الْبَحْرِ، أَرْضَ الْكَنْعَانِي وَلُبْنَانَ إِلَى النَّهْرِ الْكَبِيرِ، نَهْرِ الْفُرَاتِ} 125 إذن إنَّ إعطاء الشريعة و عبادة العجل كانتا بالقرب من جبل حوريب، و عبادة العجل ونسفه كما أثبتنا من قبل كانت على ضفاف النيل فإذن جبل حوريب يقع على ضفة نهر النيل. وفي الكتاب المقدس أيضًا كانت هناك إشارة لجبلين وليس جبل و احد؛ حيث جاء ذكر برية و جبل سيناء 35 مرة، وفي 17 مرة أتى ذكر جبل آخر اسمه حوريب.

والبركل هو الجبل الذي تنطبق عليه مواصفات القرآن بأنه طور أيمن وغربي، وقد أورد أحد كُتَّاب الإنترنت في تعليقٍ له على مقال بصحيفة الراكوبة الإلكترونية تحت عنوان (مهرجان جبل البركل: نحو هوية سودانية متميزة) معلومةً مهمة عن الجبل قال فيها:

<sup>123</sup> التوراة، سفر التثنية، الإصحاح التاسع، النص رقم 8

<sup>124</sup> التوراة، سفر التثنية، الإصحاح الرابع، النص رقم 15

<sup>125</sup> التوراة، سفر التثنية، الإصحاح الأول، النص 6

"والاسم الحقيقي للجبل هو "نوركل" كما اورد ذلك العلامة د. عكاشة في كتابه القاموس النوبي الصغير، و"نوركل" كلمة من عبارتين باللغة النوبية ف"نور" تعني الله و "كل" تعني بقعة أو قرب الله، وبالتالي يكون معني مسمى الجبل هو "بقعة الله" أو "قرب الله"، وهو بالفعل ما كان يعتقده أهل تلك الحضارة وسكان بلاد المنطقة في معتقدهم. فالمنطقة هي حيث كان يحج النوبيون اصحاب الأرض والحضارة وبالتالي هي جبل "نوركل" وليست "بركل" و هذه المعلومة أخذتها وسألت عنها عدداً كبيراً من الذين يتحدثون اللعفة النوبية، فأكدوا لي جميعاً أن "نور" بالتفخيم تعني "الله" و"كل" تعني الجبل أو البقعة.

فالإسم إذن قديمٌ ومعروف، والأدلة التاريخية تثبت أنّ منطقة جبل البركل كانت بقعة مقدسة بحسب تواتر الأخبار والأثار والمعابد والمذابح التي فيها. ونخلص من كل ذلك أنّ جبل البركل هو الجبل الغربي الذي قُضى فيه -أو بالقرب منه- إلى موسى (ع) التوراة والوصيا العشر عن طريق الوحى، وذلك لأنّ نزول التوراة قد كان متزامناً مع حادثة العجل، وحادثة العجل كما أثبتنا سابقاً قد وقعت على ضفاف نهر النيل، فوجب من ذلك أن يكون الجبل الذي أوحيت فيه -أو بالقرب منه- التوراة واقع على ضفاف النيل الذي يعرف في أدبيات اليهود بالبحر الغربي أيضاً حيث عُبِدَ وأحرق العجل، والبركل أول الجبال المرشحة لذلك. أمّا التكليم الأول فقد حدث بالواد المقدس طوى، بالقرب من جبل لم يسمه القرآن على شاطىء نهر الأردن، وليس في صحراء سيناء كما تظن العامة، والتوراة لم تنزل في ذلك الجبل ولا في تلك المنطقة، فقد نزلت بعد غرق فرعون وقبل فترة التيه على ضفاف النهر الغربي الذي هو نهر النيل، ، والإمام الفراء في تفسير قوله تعالى: {والطُّور وكتاب مسطور } قال: "هو الجبل الذي بمدين الذي كلم الله تعالى موسى

https://www.alrakoba.net/news 126

عليه السلام تكليماً" وهذا كلامٌ غير صحيح لأنّ الكلام قد جاء من الشجرة التي كانت بجانب الجبل، ولم يتم التكليم على الجبل نفسه. وهذا الجبل تسميه التوراة جبل سيناء أو حوريب (وفي الحقيقة حوريب هو جبل آخر مقدس ومن الواضح جداً أنَّ كتاب التوراة قد خلطوا بين الجبلين ولذلك جعلوا المنادة والتكليم مرة واحدة وذلك خطأ فادح ترتب عليه ارتباك عظيم في القصة)، وعلى كل فقد قالت التوراة {يقع جبل سيناء أو حوريب في مدين} 127. وبالجغرافية الحديثة يقع جبل سيناء وفقاً لرأى علماء اليهود في الناحية الشرقية من اللسان الشرقى للبحر الأحمر المسمى بخليج العقبة، أيّ في الحدود الشمالية الغربية للمملكة العربية السعودية الحالية، وهو جبل ناري لا ينبت يسمى أيضاً بجبل اللوز، وهو ليس جبل غربي بأي حال من الأحوال، والقوم على كل حال في شكِ وخلاف عظيم من أمر هم بخصوص مسألة تحديد الجبل الذي تمت فيه أو قربه المناداة، و كذلك هم على خلاف في مسألة تحديد منطقة العبور، فتارة يقولون كان العبور من جهة خليج السويس وتارة يقولون كان العبور من جهة خليج العقبة!128

وهذا الخلاف العظيم قد كتبت عنه صحيفة "معاريف" الإسرائيلية إذ قالت: "إن هناك جدلًا واسعًا احتدم بين الباحثين حول تحديد المكان الحقيقي للجبل، حتى أصبح هناك خمسة أماكن على الأقل يحمل كل واحد منهم أسبابًا وجيهة تجعل منه الجبل المنشود. تحقيق الصحيفة الإسرائيلية قال إن جزءًا كبيرًا من النظريات اعتمدت على أبحاث أثرية أجريت بين أعوام 1967 و1973 عندما كانت سيناء تحت الاحتلال الإسرائيلي.

#### سرابيط الخادم

127 التوراة، سفر الخروج الإصحاح الثالث، النص رقم 1

<sup>128</sup> مقال بعنوان: حاخام إسرائيلي: فرعون موسى لم يغرق في البحر الأحمر، موقع مصر العربية WWW.m.masralarabia.com

يرى الدكتور "تسفي إيلان" خبير الأثار الإسرائيلي أن مكان "جبل سيناء" هو سرابيط الخادم، ذلك الجبل الموجود في جنوب غرب شبه جزيرة سيناء بجوار مدينة أبو زنيمة، معتبرًا أنه يوافق مسار تيه بني إسرائيل في الصحراء والذي استمر 40 عامًا. وقال إن سرابيط الخادم هو الموقع الوحيد جنوب سيناء الذي عثر فيه على بقايا من الفترة القريبة لتيه بني إسرائيل، كما ظهرت فيه كتابات بلغة سامية قديمة، مشيرًا إلى أن الساميين اعتبروا هذا المكان مقدسًا وكذلك فعل المصريون بعد ذلك.

#### جبل موسى

لكن التراث المسيحي يشير إلى مكان آخر هو جبل موسى الموجود جنوب سيناء أيضا، ويقع ضمن كتلة جبلية من الجرانيت، ويصل ارتفاعه إلى 2285 مترًا. وهناك الكثير من الأسباب ترجح أن يكون جبل موسى هو المكان المقصود، لاسيما فيما يتعلق بالظروف التي تسمح بإقامة المعسكر الذي تقول التوراة أن بني إسرائيل أقاموه هناك ومكثوا فيه سنة كاملة، بما في ذلك حقيقة أن صخور الجبل مغطاة بالشجيرات والعشب الأخضر، فيما تحيط الجداول المائية وأشجار الفاكهة. ووفقاً للتراث المسيحي فإن الملكة "هلنا" والدة القيصر كونستانتينوس كانت أول من اكتشفت أن جبل الطور أو جبل سيناء هو نفسه جبل موسى. وقد دفع هذا الكشف القيصر يوستنيانوس الأول إلى بناء كنيسة بالمنطقة سميت "سانت كاترين" عام 527 ميلاديًا.

## ملتقى موآب وآدوم وكنعان

لكن الباحث الإسرائيلي "هلل هالبرين" كان له رأي آخر حيث زعم أن مكان الجبل يجب أن يكون في الملتقى الحدودي بين مناطق موآب وأدوم وكنعان القديمة، مشيرًا إلى الجبل الواقع في الضفة الجنوبية لوادي الحسا "وادي عفرا" جنوب الأردن، الذي يحده من

الغرب وادي عربة، هناك تحديدا تلقى موسى التوراة وفقًا للباحث الإسرائيلي، الذي قال إنه استغرق عشرين عامًا كي يصل لتلك النتيجة. واستدل "هالبرين" بوجود مصادر مياه تكفي لشعب كامل، وقال إن الحديث في التوراة جرى عن جبل إلى الشرق من أدوم وجاء بالأية التي وردت في سفر التثنية "جاء الرب من سيناء وأشرق لهم من سعير". أي أن الشمس أشرقت على بني إسرائيل في الشرق، على إقليم أدوم والذي كان يطلق عليه "أرض سعير"، حيث تلقوا التوراة. كما استشهد بما قاله القاضي "يفتاح" في سفر القضاة، حيث قال القاضي إن موسى طلب من شعوب موأب وأيضا من أدوم المرور عن طريق أرضهم حتى يصل إلى منطقة كنعان، عندما كان موسى في قادش والتي تسمى أيضل تل النبي مندو، وهو المنطقة التي تقول التوراة في سفر المزامير إنها قريبة من جبل سيناء:" صوت الله يزلزل الصحراء، الله يزلزل صحراء قادش".

### جبل اللوز بالسعودية

هناك من يقول أيضا أن جبل الطور هو جبل اللوز الذي يقع في أرض مدين القديمة، وهي السعودية حاليًا. تلك النظرية تعتمد على مزاعم المؤرخ اليهودي يوسيفوس فلافيوس أو باسمه العبري الأصلي يوسف بن ماتيتياهو، وهو الجبل الأكثر ارتفاعًا في جبال مدين. ويرى باحثون أن هذا الطرح قد يمثل الحقيقة حيث يشكل الجبل أعلى نقطة شمال غرب السعودية، وهو جزء من سلسلة جبلية محاطة بالأودية والأخاديد القادرة على استيعاب مئات الآلاف من البشر- الذين ربما خرجوا من مصر ووصلوا إلى المكان لتلقى التوراة. لكن السواد الأعظم من الباحثين استبعد ذلك نظرًا لغياب دلائل واضحة، وكذلك لأن المسافة بين أرض جوشان (محافظة الشرقية في مصر كما وردت في التوراة) وأرض مدين تبلغ 450

كيلومتر، وهي المسافة التي لا تناسب الوصف التوراتي الذي أشار إلى قرب المسافة بين جبل سيناء ومصر.

### جبل كركوم بالنقب الجنوبي

ويتنبى البروفيسور " عمنوئيل عناتي" تلك النظرية التي تقضي بأن هذا الجبل يقع داخل حدود فلسطين المحتلة. و"عناتي" خبير آثار إسرائيلي، زار الجبل في عام 1954 عندما كان طالبا للأثار. وقتها لفت نظره الرسوم الصخرية التي وجدها في المنطقة. عاد خبير الأثار الإسرائيلي إلى الجبل عام 1980 وبعد مرور ثلاث سنوات نشر دراسة تقول إن جبل كركوم هو نفسه جبل سيناء. وهذا الجبل بحسب "معاريف" لا يشبه أي جبال حوله، حيث يبقى وحيدًا من نوعه في المنطقة، ويصل ارتفاعه إلى 1035 مترًا عن مستوى سطح البحر. وقد عثر "عناتي" هناك على مجموعات محفورة من الحجارة التي ترتبط بقصص وردت في التوراة. كذلك زعم أنه عثر هناك على رسوم لألواح العهد التي تلقاها موسى من ربه، و 12 من شواهد القبور التي أقيمت على سفح الجبل، والتي تمثل الأسباط المشواهد القبور التي أقيمت على سفح الجبل، والتي تمثل الأسباط المن بينها مذابح ومعابد نظرية "عناتي". 129

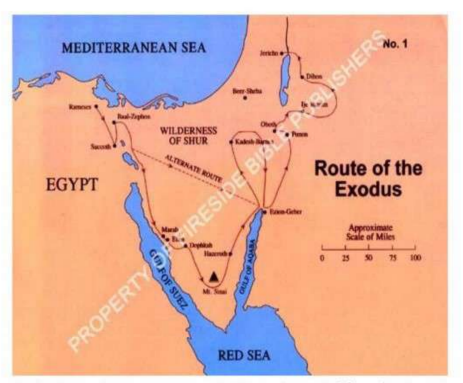
فإذن ليس هناك أي دليل قطعي على جغرافية موقع جبل سيناء أو طور سيناء، وليس هناك أي دليل على وجوده فيما يعرف الأن بشبه جزيرة "سيناء" التي تتبع لمصر الحديثة، وجبل موسى الموجود في جنوب جزيرة سيناء والذي بنيت عليه دير القديسة كاثرينا ليس هو جبل سيناء، وهذا الجبل قد حددته والدة الإمبراطور قسطنطين الأول التي تسمى هيلانة، وهذه المرأة امرأة مسيحية ولهذا بنت عليه تلك الدير، وكان ذلك في القرن الرابع الميلادي. فإذن جبل موسى الذي بجنوب سيناء ليس هو جبل سيناء ولم يحدده

http://www.masralarabia.com مصر العربية على موقع الإنترنت

علماء اليهود، ولم يشيروا إليه في كتبهم وأدبياتهم، وإنما هو رأي رأته والدة الإمبراطور المسيحي قسطنطين.



في هذه الخرطة يقع جبل سيناء شرق خليج العقبة وفي الخارطة الثانية ستجده في جنوب صحراء سيناء!



في هذه الخرطة يقع جبل سيناء في جنوب صحراء سيناء (وفي الخرطة السابقة يقع جبل سيناء شرق خليج العقبة!) وسيناء تعتبر شبه جزيرة، وهي منطقة صحراوية مثلثة الشكل تبلغ مساحتها حوالي 60088 كيلو متر مربع، وقيل إنَّ اسمها يعني "الحجر" لكثرة جبالها، وفيها طريق حربي قديم تسللت منه الجيوش عير التاريخ لغزو مصر ويسمى هذا الطريق بطريق "حورس" فسيناء كانت وما زالت تعد ذات أهمية إستراتيجية خطيرة وطرقها وشعابها معروفة وهي ليست منطقة توهان لأنها معالم الطرق فيها قديمة جداً.

وبما أنَّ الأمر فيه اضطرابٌ وخلافٌ واضح بين علماء اليهود، ففيه سعةُ اجتهادٍ لنا. وبما أنَّ موقع جبل سيناء غير محسوم يقيناً لعلماء التوراة والمؤرخين عموماً، فلا مانع إذن من طرح رؤية جديدةٍ في هذه المسألة، فقد هداني تدبري للقرآن الكريم أن أنتهج نهجاً مخالفاً لعلماء اليهود في هذه القضية، ورأيي هو أن الجبل الذي ظهرت النار بالقرب منه، يقع على الضفة الشرقة لنهر الأردن في

المساحة التي تقع بين بحيرة طبريا شمالاً والبحر الميت جنوباً، وهو أقرب إلى البحر الميت موقعاً، وقد استنتجت هذا الإستنتاج من قوله تعالى {فَلَمَّا قَضَىٰ مُوسَى ٱلأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ آنَسَ مِن جَانِب ٱلطُّور نَاراً قَالَ لأَهْلِهِ آمْكُتُواْ إِنِّيَ آنَسْتُ نَاراً لَّعَلِّيَ آتِيكُمْ مِنْهَا بِخَبَرِ أَوْ جَذْوَةٍ مِنَ ٱلنَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ} 130 {فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِيَ مِن شَاطِيءِ ٱلْوَادِي ٱلأَيْمَن فِي ٱلْبُقْعَةِ ٱلْمُبَارَكَةِ مِنَ ٱلشَّجَرَةِ أَن يُمُوسَىٰ إِنِّي أَنَا آللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ } 131 فكلمة الطور في اللغة تعنى الجبل المحاذي لشيء معلوم للناس، وكلمة الشاطيء التي وردت في الآية إذا أضفناها لكلمة البقعة المباركة سنصل لنتيجة حتمية هي أن موقع جبل سيناء ليس على خليح العقبة بل كان بالقرب من القدس محاذياً لنهر الأردن، والقدس قد عُرف عند جميع أهل الأديان السماوية بأنَّها أرضٌ مقدسةً، وما حولها بقعة مباركة. وإذا رجعنا للآية وتأملنا قوله تعالى: {مِن شَاطِيءِ ٱلْوَادِي ٱلأَيْمَن فِي ٱلْبُقْعَةِ ٱلْمُبَارَكَةِ} نعلم أنَّ هذا الشاطىء الأيمن كان يقع في بقعةٍ مباركةٍ تشمل القدس الأرض المقدسة، وإذا رجعنا لنهر الأردن نجده يجري من الجنوب نحو الشمال، فلزم من ذلك أن يكون الجانب الشرقي لنهر الأردن هو شاطىء الوادي الأيمن، والبقعة المباركة هي المنطقة الكبرى التى حول مدينة القدس التى وصفت تحديداً بالأرض المقدسة. وبمناسبة ذكر جبل سيناء فقد لاحظت أنَّ القرآن لم يذكر جبل سيناء ابدأ في سياق قصة سيدنا موسى، وإنَّما ذكره في سياق القسم فقال: ﴿ وَالتِّينِ وَالزَّيْتُونِ وَطُورِ سِينِينَ وَهَذَا الْبَلْدِ الْأَمِينُ 132 وذكره أيضاً في سياق نعمة الماء والفاكهة والطعام فقال: {وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً بِقَدَرِ فَأَسْكَنَّهُ فِي ٱلأَرْضِ وَإِنَّا عَلَىٰ ذَهَابِ بِهِ لَقُدِرُونَ \* فَأَنشَأْنَا لَكُمْ بِهِ جَنَّاتٍ مِن نَّخِيلٍ وَأَعْنَابِ لَّكُمْ فِيهَا فَوَاكِهُ

-

<sup>130</sup> القرآن الكريم، سورة القصص، آية 29

<sup>131</sup> القرأن الكريم، سورة القصص، أية 30

<sup>132</sup> القرآن الكريم، سورة التين، آيات 1-3

كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ \* وَشَجَرَةً تَخْرُجُ مِن طُورِ سَيْنَآءَ تَنْبُتُ بِٱلدُّهْنِ وَصِبْغ لِلآكِلِينَ}133

ومدين هي القرية أو المنطقة التي قابل فيها سيدنا موسى (ع) يثرون كاهن مدين ابن أخ نبى الله شعيب عليه السلام، وهو والد الفتاتين اللتين تكلم معهما موسى من غير مترجم الأنَّه كان يشار كهما اللغة أصالةً أو تعلماً، وسقى لهما وتزوج إحداهما بعد أن خدم والدهما ثمانية أو عشر حجج وفقاً للعقد الذي بينهما. وقيل أن اسم البنت التي تزوجها موسى (ع) هو "صفورة"، وقال آخرون إنّ صفورة ليس هو اسمها، وإنَّما هو اسم زوجته الثانية من بلاد كوش. وبجانب جبل سيناء الواقع على الضفة الشرقية لنهر الأردن في البقعة المباركة تلقى موسى (ع) أمراً إلهياً ليُخرج بني إسرائيل من مصر، ولم يرد نصِّ في التوراة ولا في القرآن يُحدد له الله تعالى فيه اتجاه الرحلة الأولى، وإنّما أمره بالخروج بقومه فقط، فقال له في التوراة: {فالآن هلم فارسلك إلى فرعون وتخرج شعبي بني اسرائيل من مصر، فَأَخَذَ مُوسَى امْرَأْتَهُ وَبَنِيهِ وَأَرْكَبَهُمْ عَلَى الْحَمِيرِ وَرَجَعَ إِلَى أَرْضِ مِصْرَ. وَأَخَذَ مُوسَى عَصَا اللهِ فِي يَدِهِ. 134 . وعندما رجع موسى من مدين ومعه العصا أوحى الله تعالى الأخيه هارون قائلاً: { الْهُبُ إِلَى الْبَرِّيَّةِ لاسْتِقْبَال مُوسِني. فَذَهَبَ وَالْتَقَاهُ فِي جَبَل اللهِ وَقَبَّلَهُ. فَأَخْبَرَ مُوسَى هَارُونَ بِجَمِيع كَلاَمِ الرَّبِّ الَّذِي أَرْسَلَهُ، وَبِكُلِّ الآياتِ الَّتِي أَوْصَاهُ بِهَا. 29ثُمُّ مَضَّى مُوسَى وَهَارُونُ وَجَمَعَا جَمِيعَ شُيُوخ بَنِي إِسْرَائِيلَ. فَتَكَلَّمَ هَارُونُ بِجَمِيعِ الْكَلاَمِ الَّذِي كُلُّمَ الرَّبُّ مُوسَى بِهِ، وَصَنْعَ الآياتِ أَمَامَ عُيُونِ الشَّعْبِ. فَآمَنَ الشَّعْبُ. وَلَمَّا سَمِعُوا أَنَّ الرَّبِّ افْتَقَدَ بَنِي إسْرَائِيلَ وَأَنَّهُ نَظَرَ مَذَلَّتَهُمْ، خَرُوا وَسَجَدُوا } 135. ومن هذا النص نفهم أن "جبل الله" الذي تقابل فيه الأخوان موسى وهارون (عليهما السلام) لم يكن في البقعة

133 القرآن الكريم، سورة المؤمنون، أيات 18 - 20

<sup>134</sup> التوراة، سِفر الخروج الإصحاح الثالث. النص رقم 10

<sup>135</sup> التوراة، سفر الخروج الاصحاح الخامس، النصوص 37-30

المباركة التي حول بيت المقدس، بل هو جبلٌ مقدّسٌ آخر بعيد من البقعة المباركة، وهو الوصف الذي ينطبق على جبل البركل لأن مصر ليس فيها جبلاً مقدّساً، كما لا يوجد في كل منطقة شمال السودان وشرقه جبلاً أثبتت الدراسات التاريخية المتواترة قدسيته لأهل المنطقة ومعهم أهل مصرعدا جبل البركل. فإذن لزم من ذلك أن نقول قد التقى موسى (ع) أخاه هارون (ع) في جبل البركل الذي وصفه التوراة بأنّه "جبل الله" في إشارة واضحة لقدسيته، هذا بالإضافة لموروث المنطقة التاريخي عن الجبل. ووفقاً للتوراة بأنن ثمانين متنة موسى وهارون كما أمرهما الربّ. هكذا فعلاً. وكان موسى إنن تمانين سنة حين كلما فرعون. عن الجبل منه حين كلما فرعون. عن المنطقة حين كلما

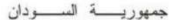
\_

<sup>136</sup> التوراة، سفر الخروج الإصحاح السابع، النصوص 6 - 7

<sup>137</sup> كلمة "بقعة" وفقاً لمعجم اللغة العربية المعاصرة تعني قِطْعَة من الأرض متميّزة عمّا حولها

<sup>138</sup> التوراة، سفر التثنية، الإصحاح الثالث والثلاثون، النص رقم 7

البحر الأحمر وهي بقعة شاسعة تفتقر للظل والكهوف والمياه والطعام.





إعداد ورسم: فاروق عبد الرحيم.

يقع جبل البركل في شمال السودان عند منحنى النيل الغربي على الشاطيء الأيمن في مدينة كريمة الواقعة بين مدينة أبوحمد شرقاً ومدينة الدبة غرباً



جبل البركل في مدينة كريمة

إنَّ معبد جبل البركل هو معبدٌ يختلف عن المعابد التي من حوله، فقد بدأت فيه العبادة حنيفية لله تعالى وليست لصنم من الأصنام المنحوتة، وقد كان سجودهم على أذقانهم وفقاً للصور المنحوتة فيه 139

139 عباس أحمد الحاج، بحث عن سيدنا إدريس لم ينشر بعد



جزءٌ من الإهرامات التي حول جبل البركل المقدّس



صورة من رسومات المعبد التي بداخل جبل البركل



الملك ترهاقا في معبد جبل البركل

# من أين جاء بنو إسرائيل لمصر؟

تقول التوراة في الإصحاح الأول من سفر الخروج بخصوص وجود بنى أسرائيل في مصر:

- 1- {وهذه اسماء بني اسرائيل الذين جاءوا الى مصر مع يعقوب جاء كل انسان وبيته
  - 2- راوبين وشمعون و لاوي ويهوذا
    - 3- ويساكر وزبولون وبنيامين
    - 4- ودان ونفتالي وجاد واشير
- 5- وكانت جميع نفوس الخارجين من صلب يعقوب سبعين نفساً ولكن يوسف كان في مصر
  - 6- ومات يوسف وكل اخوته وجميع ذلك الجيل
- 7- واما بنو اسرائیل فاثمروا وتوالدوا ونموا وکثروا کثیرا جدا
   امتلات الارض منهم
  - 8- ثم قام ملك جديد على مصر لم يكن يعرف يوسف
  - 9- فقال لشعبه هوذا بنو اسرائيل شعب أكثر وأعظم منا
- 10- هلم نحتال لهم لئلا ينموا فيكون إذا حدثت حرب انهم ينضمون الى اعدائنا ويحاربوننا ويصعدون من الارض
- 11- فجعلوا عليهم رؤساء تسخير لكي يذلوهم باثقالهم فبنوا لفر عون مدينتي مخازن فيثوم ورعمسيس
- 12- ولكن بحسبما اذلوهم هكذا نموا وامتدوا فاختشوا من بني اسرائيل
  - 13- فاستعبد المصريون بني اسرائيل بعنف
- 14- ومرروا حياتهم بعبودية قاسية في الطين واللبن وفي كل عمل في الحقل، كل عملهم الذي عملوه بواسطتهم عنفاً
- 15- وكلم ملك مصر قابلتي العبرانيات اللتين اسم احداهما شفرة واسم الاخرى فوعة

- 16- وقال حينما تولدان العبرانيات وتنظرانهن على الكراسي ان كان ابنا فاقتلاه وان كان بنتا فتحيا
- 17- ولكن القابلتين خافتا الله ولم تفعلا كما كلمهما ملك مصر بل استحيتا الاولاد
- 18- فدعا ملك مصر القابلتين وقال لهما لماذا فعلتما هذا الامر واستحييتما الاولاد
- 19- فقالت القابلتان لفرعون انَّ النساء العبرانيات لسن كالمصريات فانهن قويات يلدن قبل ان تاتيهن القابلة
  - 20- فاحسن الله الى القابلتين ونما الشعب وكثر جدا
  - 21- وكان اذ خافت القابلتان الله انه صنع لهما بيوتا
- 22- ثم امر فرعون جميع شعبه قائلاً كل ابن يولد تطرحونه في النهر لكن كل بنت تستحيونها}

من المعلوم تاريخياً أنَّ دولة كوش كانت تصرف على اليهود في أورشليم الأرض المقدسة، وكانت تربطها بالأرض المقدسة صلة وثيقة، ولذلك جاء ذكر كوش في التوراة حوالي 30 مرة، وقد وثَّق الرسام الهولندي اليهودي رامبرانت فان راين (1606م – 1669م)



لتلك الرابطة الكوشية اليهودية برسومات خالدة 140. والبحث في سر هذه العلاقة مهم جداً لأنّه يساعدنا على إجابة بعض الأسئلة التي تتعلق بالمكان الذي تحرك منه سيدنا يعقوب (ع) ببنيه لمصر تلبية لنداء ابنه يوسف (ع)، وكذلك سيساعدنا في معرفة المكان الذي تحركوا منه نحو القدس بعد غرق فرعون. فإذا كان بني إسرائيل ليسوا مصريين ولا هكسوسا، فمن أين جاءوا لمصر؟ ومن أين تحركوا نحور القدس لقتال القوم الجبارين وأخذ القطس منهم عنوة؟



لوحة للرسام الهولندي اليهودي رامبرانت رسمها عام 1626ميلادي، وقد رسم فيها القديس فليب الأنجيلي اثناء مباركته لحرس كنوز الكنداكة ملكة مملكة مروي الكوشية التي تصرف على أورشليم، وكان يزورها هذا الحرس كل عام محمل بالأموال والذهب والهدايا.

140 وكبيديا الموسوعة الحرة https://ar.wikipedia.org/wiki

تذكر التوراة أنّ [.. إقامة بني إسرائيل التي أقاموها في مصر كانت أربع مئة وثلاثين سنة 141 وجاء فيها أيضاً: (هكذا يَقُولُ ابْنُكَ يُوسُفُ: قَدْ جَعَلَنِيَ اللهُ سَيَدًا لِكُلِّ مِصْرَ. إِنْزِلْ إِلَى لاَ تَقِفْ. فَتَسْكُنَ فِي أَرْضِ جَاسَانَ وَتَكُونَ قَريبًا مِنْي، أَنْتَ وَبَنُوكَ وَبَنُو بَنِيكَ وَغَنَمُكَ وَبَقَرُكَ وَكُلُّ مَا لَكَ. وَأَعُولُكَ هُنَاكَ، لأَنَّهُ يَكُونُ أَيْضًا خَمْسُ سِنِينَ جُوعًا. لِنَلاً تَفْتَقِرَ أَنْتَ وَبَيْتُكَ وَكُلُّ مَا لَكَ) 142 ونصح يوسف عليه السلام إخوته قائلاً: {فيكون اذا دعاكم فرعون وقال ما صناعتكم أن تقولوا عبيدك أهل مواش منذ صبانا إلى الآن نحن واباؤنا جميعاً لكي تسكنوا في أرض جاسان 143 فإذن حسب نص التوراة أنَّ بني اسرائيل ليسوا مصريين وإنّما هم مهاجرون من سلالة سيدنا يعقوب (ع) جاء بهم سيدنا يوسف (ع) عندما كان وزيراً لمالية العزيز في مصر. وبالمناسبة إنَّ سيدنا موسى (ع) هو: موسى بن عمران بن هافت بن لاوى بن يعقوب بن اسحاق بن إبر اهيم (عليهم السلام)، و هذا يعنى أن سيدنا يوسف هو جده الثاني لأنَّه شقيق لاوي الذي هو الجد الثاني المباشر لسيدنا موسى (ع)، وبالتالي يكون الفارق الزمني بين يوسف (ع) وموسى (ع) حوالي جيلين ونصف أي 150 عاماً تقريباً. وواضح أنَّ اسم فرعون حُشر حشراً في هذا النص التوراتي، وهذا جزء من التحريف الواضح الذي أصاب التوراة بسبب الترجمة وفقدان الأصل المكتوب في الألواح، ويبدو أن الأحبار الذين أعادوا كتابة التوراة من بعد موسى (ع) بعد فترة طويلة، كانوا يظنون أن جميع ملوك مصر كان يطلق عليهم فراعنة، وهذا خطأ شنيع قامت عليه فكرة أنَّ كلمة "فرعون" تعنى المَلِك، ولكنَّ الحقيقة التاريخية تقول إنَّ كلمة "فرعون" هي اسم حقيقي لملكٍ جاء بعد سيدنا يوسف (ع) بأكثر من قرن ونصف تقريباً، كما أن الحفريات قد أثبتت أن كل ملوك مصر والسودان قد

-

<sup>141</sup> التوراة، سفر التكوين، الإصحاح الثاني عشر، النص رقم 40

<sup>142</sup> التوراة، سفر التكوين، الإصحاح الخامس والأربعين، نصوص 9-10

<sup>143</sup> التوراة، الإصحاح السادس والأربعين، نصوص 33-34

ذكروا بأسمائهم الحقيقية، ولم تُحدثنا الحفريات والآثار المكتشفة عن وجود كلمة "فرعون" مقرونة باسم أي منهم لتثبت أنّها كانت لقبأ عاماً، ولذلك لا مجال لإقحام اسم فرعون في قصة سيدنا يوسف (ع)، وأيضاً لا مجال للحديث عن فرعونية مصر الحالية، وللأسف هذا وهم وقعنا فيه كلنا وقد حان وقت تصحيحه. والقرآن الكريم أكثر دقة في هذه المسألة من التوراة لأنّه لم يذكر اسم فرعون أبدأ في قصة سيدنا يوسف (ع)، وذلك لأنّ الملك صاحب الرؤيا التي أولها له سيدنا يوسف (ع) كان من الموحدين، بينّما كان فرعون من أعتى المشركين.

وقال بعض المؤرخين أنّ الملك والعزيز كانا من الهكسوس الموحدين 144 الذين حكموا مصر في عهد الإضمحلال الثاني لقرن من الزمان، وهي الفترة التي دخل فيها سيدنا يوسف (ع) مصر. فقد بدأ الهكسوس يسيطرون على مصر منذ عام 1648 ق.م، وتمكنوا تدريجياً من حكم مصر من ساحل البحر الأبيض شمالاً وحتى حدود إمارة طيبة في الجنوب، لكن المصريين قد تمكنوا من هزيمتهم وطردهم من مصر بقيادة أحمس الأول بعد معارك شرسة في سنة 1575 ق. م تقريباً. ومنطقة جاسان التي نزل فيها يعقوب (ع) ببنيه حسب التوراة، هي المنطقة المعروفة الآن برعمسيس أو رمسيس في شمال مصر، وقد كانت جاسان قريبة جداً من عاصمة الهكسوس "أفرايس" التي كانت تعرف أيضاً باسم "زوان" أو "أورايس"، حيث كان يسكن الملك الهكسوسي، وذلك مستنتج من النص التوراتي الذي يقول فيه يوسف لأبيه: {هكذًا يَقُولُ ابْنُكَ يُوسُفُ: قَدْ جَعَلَنِيَ اللهُ سَيّدًا لِكُلِّ مِصْرَ. إِنْزِلْ إِلَى لاَ تَقِفْ. فَتَسْكُنَ فِي أَرْضِ جَاسَانَ وَتَكُونَ قَريبًا مِنْي، أَنْتَ وَبَثُوكَ وَبَثُو بَنِيكَ وَغَنَمُكَ وَبَقَرُكَ وَكُلُّ مَا لَكَ. وَأَعُولُكَ هُنَاكَ، لأَنَّهُ يَكُونُ أَيْضًا خَمْسُ سِنِينَ جُوعًا. لِنَلاَّ تَفْتَقِرَ أَنْتَ وَبَيْتُكَ

144 آيات قصة سيدنا يوسف يستشف منها أن الملك والعزيز وقومه كانوا أهل توحيد وتدين

وَكُلُّ مَا لَكَ) 145 ومستنتج أيضاً من قول الله تعالى لِمُوسَى: {بَكِّرْ فِي الصَّبَاحِ وَقِفْ أَمَامَ فِرْعَوْنَ. إنَّهُ يَخْرُجُ إِلَى الْمَاءِ. وَقُلْ لَهُ: هكَذَا يَقُولُ الْرَّبِّ: أَطْلِقُ شَعْبِي لِيَعْبُدُونِي. فَإِنَّهُ إِنْ كُنْتَ لاَ تُطْلِقُ شَعْبِي، هَا أَنَا أُرْسِلُ عَلَيْكَ وَعَلَى عَبِيدِكَ وَعَلَى شَعْبِكَ وَعَلَى بُيُوتِكَ الذُّبَّانَ، فَتَمْتَلِئُ بُيُوتُ الْمِصْرِيِّينَ ذُبَّانًا. وَأَيْضًا الأَرْضُ الَّتِي هُمْ عَلَيْهَا. وَلِكِنْ أَمَيِّرُ فِي ذَٰلِكَ الْيَوْمِ أَرْضَ جَاسَانَ حَيْثُ شَعْبِي مُقِيمٌ حَتَّى لاَ يَكُونُ هُنَاكَ ذُبَّانٌ } 146 ومستنتج من نص آخر يقول: {فَضَرَبَ الْبَرَدُ فِي كُلِّ أَرْضِ مِصْرَ جَمِيعَ مَا فِي الْحَقْلِ مِنَ النَّاسِ وَالْبَهَائِمِ. وَضَرَبَ الْبَرَدُ جَمِيعَ عُشْبِ الْحَقْلِ وَكَسَّرَ جَمِيعَ شَجَرِ الْحَقْلِ. 26إلا أَرْضَ جَاسنانَ حَيْثُ كَانَ بَنُو إسْرَائِيلَ، فَلَمْ يَكُنْ فِيهَا بَرَدٌ }147 وظل بنو إسرائيل في مصر عموماً حوالي 430 عاماً وفقاً للتوراة، ويبدو أنهم ارتحلوا بعد هزيمة الهكسوس من منطقة جاسان (رمسيس) لجنوب مصر حيث عاصمة المصريين التي تعرف بطيبة أو مدينة الإله آمون ومن الواضح إن معظم عواصم مصر القديمة كانت في الجنوب علي شاطيء النيل بالقرب من حدود السودان الحالية. وفي طيبة وبعد تحرير البلاد من الهكسوس، حكم البلاد ملك جديد اسمه الحقيقي فرعون، قام باضطهاد بني اسرائيل وقرر استعبادهم بعد أن كانوا في عزّ ورفعةٍ ونعيم أيام الهكسوس! ولقد ذكرت التوراة هذ التغير المفاجيء في حياة بني إسرائيل فقالت: {قام ملك جديد على مصر لم يكن يعرف يوسف الملك وواضح أنَّ هذا الملك لم يكن هكسوسياً ولا مصرياً لأنَّ الهكسوس قد طردوا من مصر وكانوا يعرفون سيدنا يوسف حق المعرفة والمصريون أيضاً يعرفونه حق المعرفة، ويبدو أنَّ الزمان قد تباعد بالملك الجديد من عصر سيدنا يوسف (ع)، فجهل هذا الملك الغريب سيرة سيدنا يوسف كنبي،

<sup>145</sup> التوراة، سفر التكوين، الإصحاح الخامس والأربعين، النص رقم 9

<sup>146</sup> التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الثامن، النص رقم 20

<sup>147</sup> التوراة ، سفر الخروج، الإصحاح التاسع، النص رقم 25

<sup>148</sup> التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الأول، النص رقم 8

وكذلك جهل مقام قومه كموحدينً. واحتمال أنَّ يكون فرعون اضطهدهم بسبب تكاثرهم في الأموال والأولاد، وبسبب مخالفتهم له ولقومه في العقيدة والجنس، وكأنَّه خاف من نفوذهم على سلطانه بعد أن عرف تاريخهم ومشاركتهم للهكسوس في الحكم.

والجدير بالذكر أن الهكسوس من الشعوب السامية التي كانت تنتشر في منطقة العراق والشام وصحراء سيناء والنقب، وقد حكموا مصر لقرن من الزمان بمعاونة بني اسرائيل الذين ينحدرون من نفس الأصل السامي. وقد بدأت سيطرة الهكسوس على شمال مصر بنهاية حكم الأسرة الرابعة عشر وتمددوا جنوباً حتى حصروا المصريين في منطقة طيبة وماحولها، فأصبح المصريون في الوسط بين نار الهكسوس في الشمال ونار الكوشيين في الجنوب. واستمر الحال هكذا حتى قامت الحرب بين الهكسوس وإمارة طيبة بقيادة الملك "سقنن رع"، واستمرت المعارك بينهم سجالاً حتى تغلب عليهم الملك المصري أحمس الأول حوالي 1575 ق.م في بداية حكم الأسرة الثامنة عشر في معارك شرسة، فطردهم من مصر إلى غير رجعة. وها هو القرآن يثبت لنا أن سيدنا يوسف كان وزيراً للملك الهكسوسي الذي حكم مصر، وقد يكون هناك عدد كبير من بنى إسرائيل قد تبوأ مناصب كبيرة في ظل الحكومة الهكسوسية التي استعمرت مصر قرناً من الزمان، مما أثار حفيظة المصريين الإنتقامية عليهم لاحقاً فاستعبدوهم وأذلوهم. ونفس السياسة الإنتقامية اتبعتها مصر في ظل الأسرة السابعة عشر بقيادة الملك كاموس بن سقنن رع آخر ملوك الأسرة السابعة عشر مع دولة كوش بسبب تآمرها مع الهكسوس على اضعاف مصر. وفي ظل الأسرة الثامنة عشر قام الملك أحمس الأول بهجوم عنيف على دولة كوش بعد أن طرد الهكسوس من بلاده عام 1540 ق.م واستطاعت قواته التوغل في أرض كوش حتى وصلت الشلال الثاني في منطقة وادي حلفا بعد ثلاثة معارك ضارية كما ذكر المؤرخون.



لوحة تمثل أحمس الأول يقاتل الهكسوس في معركة.

# والسؤال المهم هو أين كان بنو إسرائيل قبل أن ينزلوا جاسان (رعمسيس) بأمر من سيدنا يوسف عليه السلام؟

ذكر الدكتور أحمد الياس حسين في كتابه المسمى "السودان الوعي بالذات وتأصيل الهوية" في معرض مناقشته لرأي ديودورس الصقلي وبلايني عن الأصول الأثيوبية (السودانية) للمصريين قائلاً: أما ما ورد في النص عن رأي الأثيوبيين في أصل سكان مصر والذي يقول: "أن الأثيوبيين (أي السود، ويريد هنا السودان الحالي) يقولون إن مصر مستعمرة من مستعمراتنا على اعتبار أن سكانها القدماء جاءوا إليها منهم" فهو رأي مشهور بين الباحثين الذين يرون أن سكان مصر في الأساس نزحوا من جنوب الوادي. وأورد الباحثون الكثير من الأدلة على ذلك ليس من الناحية العرقية فحسب بل كذلك من ناحية حضارية. فتوحيد شطري مصر وبداية عصر الأسرات والحضارة المصرية بدأت في الأساس – كما يرى بعض الباحثين – في منطقة وادي حلفا الحالية ثم اتجهت شمالاً، وقد

أثبتت الأدلة الآثارية أن ثقافات وحضارات ما قبل عصر الأسرات في السودان أقدم منها في مصر "149

وإجابة السؤال أعلاه في نظري هي أنّ أصول بني إسرائيل أصول كوشية بمعنى أنّهم من القبائل التي سكنت الصحاري الشرقية لدولة كوش فتر عر عوا فيها واختلطوا بأهلها وتأثروا بلغتها وثقافتها وإن كانوا مخالفين لأهل كوش في الجنس والأصل والدين، وعندما ذهبوا ليوسف عليه السلام في منطقة رمسيس نزحوا من الجنوب للشمال. وأقول ذلك بناءاً على عدة ملاحظات:

- أولاً: أوردت التوراة عن رحول يعقوب قائلة: {أما يعقوب فارتحل إلى سكوت وبنى لنفسه بيتاً ووضع لمواشيه مظلات لذلك دعى إسم المكان سكوت} 150 وهذا يدل على رحول سيدنا يعقوب من مدين الشام لبادية شمال السودان قبل رحوله لمصر ببنيه لملاقة ابنه يوسف.

- ثانياً: ذكرت التوراة أنَّ سيدنا يوسف عليه السلام كان في حدود دولة كوش في أسوان وبعضهم قال بل كان في طيبة (الأقصر حالياً) حيث مقر الحكم بينما نزل أبوه وإخوته في منطقة جاسان لأنَّهم رعاة. وحدود كوش حددها النص التوراتي بأنها البلاد الواقعة جنوب أسوان. فقد جاء في التوراة: {... وأجعل أرض مصر خراباً مفقرة من مجدل إلى أسوان إلى تخم كوش} 151 وقد كانت تخوم كوش عند أسوان وكانت طيبة جزء من كوش فإذن كان سيدنا يوسف في كوش بشهادة التوراة.

ثالثاً: لقد أثبتنا أنّهم فروا لمنطقة شمال السودان حيث منطقة السكوت، والإنسان في العادة يفر إلى موطنه الأصلي إذا لاقى عنتاً

<sup>149</sup> أحمد الياس حسين، السودان الوعى بالذات وتأصيل الهوية، ص. 37

<sup>150</sup> التوراة، سفر التكوين، الإصحاح الثالث والثلاثون، النص رقم 17

<sup>151</sup> التوراة، سفر حزقيال، الإصحاح التاسع والعشرون، النص رقم 9

في غربته. فالإنسان لا يخاطر بالإغتراب مرة ثانية إذا فشل في اغترابه وكانت تجربته فيه مرة.

- رابعاً: لقد ثبت أنّ لون سيدنا موسى (ع) وقومه هو نفس لون أهل السودان الشمالي، وأوصاف سيدنا موسى (ع) هي نفس أوصافهم، فقد كان أجعد الشعر آدم اللون- أي كان لونه يميل للسواد. ومعجزة تغير لون يده للبياض من غير سوء دلالة على سواد لونه أو إخضرار لونه كما يقول أهل السودان. وقد بعث نبي الله عيسى بمعجزة شفاء الأبرص لأنّ البرص كان متفشياً فيهم وطاهر فيهم لأنّهم سود.

- خامساً: إنَّ لغة "التقري" التي تتحدث بها بعض قبائل البجة السودانية هي قريبة جداً للّغة العبرية، وقد حكى لي أحد الإخوة الارتريين أنّه يفهم كثيراً من كلام اليهود بالعبرية بالرغم من أنّه لم يتعلم العبرية قط! وأعتقد أنّ هذا مجالُ بحثٍ للمختصين في مجال علم الألسن. والسؤال هو ما هو سر هذا الإشتراك اللغوي بين لغة البجة والعبرية وكيف حدث في الأصل؟ والجدير بالذكر أن على البحر الأحمر وادٍ يسمى "وادي هِبرو" فهل يترى أنّ هذه دلالة مكانية على أن اللغة العبرية تولدت من تلك المنطقة البجاوية فجاء هذا التشابه الذي نعيشه الأن؟

- سادساً: ذكرت التوراة أنّ سيدنا موسى تزوج من بلاد كوش التي هي أرض السودان المعاصر، ولو لم تكن له صلات ومعارف ومعرفة بالمنطقة وأهلها لرفض أهل المنطقة تزويجه من الأساس! والمرأة التي تزوجها موسى (ع) قيل أن اسمها صفورة وتلقب بالكوشية وقد ذكرتها التوراة في مسألة الختان حيث قالت: إفاخذت صفورة صوائة وقطعت غرلة ابنها ومست رجليه} 152 وما زال أهل شمال السودان القصي يستخدمون هذا الإسم حتى يومنا هذا، ولعل في هذا دليل يعضد قول الذين رأوا أنَّ صفورة هو اسم

<sup>152</sup> التوراة، سفر الخروج، الإصحاح 4، النص رقم 34

زوجته الثانية وليس اسم زوجته الأولى من مدين كما جاء في التوراة عندما سأل يثرون الكاهن بناته عن موسى قانلاً: {واين هو لماذا تركتن الرجل ادعونه لياكل طعاماً \* فارتضى موسى ان يسكن مع الرجل فاعطى موسى صفورة ابنته \* فولدت ابنا فدعا اسمه جرشوم لانه قال كنت نزيلاً في ارض غريبة} 153. والثابت والمهم في بحثنا هذا هو حقيقة زواجه عليه السلام من أهل كوش وليس المهم الإسم.

سابعاً: عندما عزم فرعون أن يتحدى موسى (ع) قال له قومه: {أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلُ فِي الْمَدَآئِنِ حَاشِرِينَ \* يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَاحِر عَلِيمٍ) 154. وفي آية أخرى (قَالُوا أَرْجِهِ وَأَخَاهُ وَابْعَثْ فِي الْمَدَائِن حَاشِرِينَ \* يَأْتُوكَ بِكُلّ سَحَّار عَلِيمٍ) 155. فقد كان السحرة على مستويين سحرة من صغار السحرة وعامتهم، وسحرة آخرين قد بلغوا مرتبة عالية في السحر وهؤلاء طلبهم من جزيرة (ناوا) في شمال السودان بالقرب من مدينة دنقلا، على الضفة الشرقية لنهر النيل، وقيل أن عددهم قد بلغ عدة آلاف، و(ناوا) تشتهر بالنخيل أيضاً، فلذلك هددهم فرعون عندما آمنوا بموسى (ع) بأنّ يصلبنَّهم على جزوع النخل {قَالَ آمَنتُمْ لَهُ قَبْلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُمْ إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمُ ٱلَّذِي عَلَّمَكُمُ ٱلسِّحْرَ فَلأَقطَعَنَّ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مِّنْ خِلاَفٍ وَلأصلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ وَلَتَعْلَمُنَّ أَيُّنَا أَشْدُ عَذَاباً وَأَبْقَىٰ }156. فناوا كانت وما تزال- تشتهر منذ القدم بالسحرة والنخيل، وما زالت القصص حتى وقتنا هذا تتحدث عن أن بعض أهلها يمارسون السحر بالرغم من إسلامهم! وقد ذكر الإمام ابن كثير في تفسيره المطبوع ببيروت في عام 1970م أن السحرة قد جاءوا من جزيرة (ناوا) من بلاد النوبة

\_

<sup>153</sup> التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الثاني، النص رقم 20

<sup>154</sup> القرأن الكريم، سورة الأعراف، آية 111-111

<sup>155</sup> القرأن الكريم، سورة الشعراء، 36-36

<sup>156</sup> القرآن الكريم، سورة طه، آية 71 156

تنتفي فكرة المَجمَع لأنّ كلمة "مَجمَع" في اللغة العربية هي اسم مكان لحدوث الفعل، والفعل هنا هو تجمّع مياه النهرين في مكانٍ واحدٍ ليصنعا شيئاً ثالثاً. ونفس الكلام ينطبق على التقاء نهر عطبرة بالنيل، فهما لا يكونان شيئاً ثالثاً جديداً.

ثانياً: إنَّ قوله {أو أمضي حُقبا} أي أمضي متجاوزاً المجمع بحثاً عن الرجل الصالح، وقال ابن عباس وقتادة أن الحُقُب هي أزمان غير محدودة. 157 و لا يمكن أن يكون مقصود الآية هو أن يبحر سيدنا موسى (ع) عميقاً في البحر الأبيض المتوسط ليجد الرجل الصالح واقفاً في منتصف البحر الأبيض المتوسط، ينتظر قدوم موسى (ع) في وسط البحر، أو قل ينتظره واقفاً على الساحل الأوروبي! هذا كلام لا يعقل وسخيف.

ونلاحظ أنّ موسى (ع) قال لفتاه {لا أبرَحُ حتّى أبلُغَ مَجْمعَ البَحرينِ أو أمضي حقبا} 158 أي "لا أبرح أسير حتى أبلغ مجمع البحرين "159 وسياق الكلام يُوحي بأن موسى (ع) وفتاه كانا يعرفان البحرين أولية المنطقة جيداً، ولهذا لم يسألا عن مجمع البحرين أصلاً وإنَّما عزما السير قُدماً نحوه بصبرٍ وجلد! وهنا أود أن أنبه القارىء للفرق بين "مَجمعِ البحرين" في بحرٍ واحدٍ، و"مِفرقِ البحر" الواحد الى بحرين أو أكثر. فالمَجمعُ يجمعُ مياه بحرين مختلفين لهما منبعين مختلفين ويكونان بالضرورة العقلية شيئاً ثالثاً، والمِفرق عكسه تماماً يقسّمُ البحر الواحد لأكثر من مجرى كما الحال في مياه البحر العقبة الأحمر التي تجري نحو الشمال فافترقت لقسمين هما خليج العقبة وخليج السويس.

157 ابن عطية، تفسير المحرر الوجيز، سورة الكهف, أية 60

<sup>158</sup> القرآن الكريم، سورة الكهف، آية 60

<sup>159</sup> الإمام الزمخشري، تفسير الكشاف، سورة الكهف، أية 60

تاسعاً: تقف صلة دولة كوش بيهود أورشليم دليلاً سادساً لعلاقة اليهود بأرض السودان. والجدير بالذكر أنَّ كلمة "أور" بلغة النوبة تعنى "الملك" وقد سميت المدينة على اسم ملك يُدعى "شليم"!! فاللغة والرعاية الإقتصادية تثبت أنّ للكوشيين صلة بأهل "أورشليم" وإلا فما هو الدافع للصرف عليهم ودعمهم مادياً من خزانة دولتهم كما ثبت ذلك تاريخياً؟ إنّ التوراة تقول إنّ يهود "أورشليم" تحركوا من منطقة السَّكوت في شمال السودان فتاهوا 40 سنة في صحاري البحر الأحمر الغربية التي تسميها التوراة "برية بحر سوف" ونسميّها نحن بلغة اليوم "صحراء بيوضة وصحراء النوبة"، ثم دخلوا القدس بعد أكثر من أربعمائة وخمسين سنة (450) من إنتهاء فترة التيه، وكان ذلك بعد وفاة سيدنا موسى عليه السلام على يد طالوت وسيدنا داوود عليه السلام وأسسوا دولتهم الأولى في المنطقة وكان ذلك حوالي 995 ق.م، وقد أكد القرآن تلك الحقائق في قوله تعالى: { أَلَمْ تَرَ إِلَى الْمَلَإِ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ إِذْ قَالُوا لِنَبِي لَهُمُ ابْعَثْ لَنَا مَلِكًا نُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللهِ ﴿قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ أَلَّا تُقَاتِلُو الشَّقَالُوا وَمَا لَنَا أَلَّا نُقَاتِلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَقَدْ أَخْرِجْنَا مِنْ دِيَارِنَا وَأَبْنَائِنَا ۖ فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوَلُّوا إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُمْ ﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ \* وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا قَالُوا أَنَّىٰ يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَ نَحْنُ أَحَقُّ بِالْمُلْكِ مِنْهُ

وَلَمْ يُوْتَ سَعَةً مِنَ الْمَالِ قَالَ إِنَّ اللّهَ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ عَلِيمٌ } ، وقوله { مِن بَعْدِ مُوسَىٰ جِسْمِ وَاللّهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَنْ يَشَاءُ وَاللّهُ وَاللّهِ عَلِيمٌ } ، وقوله { مِن بَعْدِ مُوسَىٰ } أي من بعد وفاته ويحتمل التعبير اتصال وقرب وتتابع الأحداث من الناحية الزمنية وكذلك يحتمل تباعدها وهو الراجح. والنبي المقصود في الأية هو داوود عليه السلام لأنّه هو الوحيد المذكور في هذه القصة ولم يذكر القرآن شَمْويل أو شمعون بن بال وكذلك لا يمكن أن يكون يوشع بن نون بأي حالٍ من الأحوال كما زعم أهل التفسير. والإشارة في قوله تعالى {وَقَالَ لَهُمْ نَبِيّهُمْ إِنَّ اللّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا} ترجع لداوود لأنّه هو المخبر عن الله تعالى كما يوحي بذلك سياق القصة نفسها، فهو الذي عاصر طالوت وهو الذي قاتل حتى قَتلَ جالوت في الوقت الذي تخاذل فيه القوم. والمسافة الزمنية بين داوود وموسى عليهما السلام حوالي 450 سنة

كما ذكرت التوراة، وهذا يعنى أنّهم قد استقروا في مكان ما بالقرب من القدس لمدة 450 عاما و دخلوا في حروب مع الجبابرة الذين أخرجو هم من ديار هم كمافعل الفراعنة من قبل. وهنا ينتج سؤال مهم جداً وهو أين كان بنو إسرائيل لمد 450 عاما قبل أن يدخلوا الأرض المقدسة؟! بعض المؤرخين يقولون كانوا شرق نهر الأردن لمدة طويلة ثم عبروا نهر الأردن ليستقروا في أريحا مما جعلهم يدخلون في حروب مستمرة مع الجبابرة الذين سكنوا القدس ومعظم فلسطين. ورجوعاً لموضوع صلة دولة كوش بيهود أورشليم ها هي التوراة تذكر رحولهم من منطقة السَّكوت في شمال السودان صراحة لا تلميحاً فتقول: "وارتحلوا من سكوت ونزلوا في إيثام في طرف البرية 1601. والمقصود أنهم خرجوا من منطقة السّكوت في اتجاه الشمال الشرقي فتاهو في صحراء (برية) البحر الأحمر الغربية حيث صحراء بيوضة وصحراء النوبة التي تمتد حتى أطراف صحراء سيناء الغربية -والمنطقتان متجاوراتان جغرافياً - ثمّ دخلوا بعد فترة التيه ووفاة سيدنا موسى (ع) بعد 450 عاماً مدينة القدس المقدسة. هذا هو سر العلاقة بينهم وبين دولة كوش، فهم كانوا جزءاً من مكونات المنطقة التي هاجروا منها، ولهذا كان فراق النيل صعباً عليهم جداً، فترددوا وتعنتوا كثيراً قبل أن يستجيبوا لنداء الهجرة الثانية التي كانت قِبلتُها بيت المقدس، وقد وصل بهم التعنت حد الوقاحة فقالوا لموسى (ع): {إذهب أنت وربك فقاتلا إنا هاهنا قاعدون} 161، وبسبب هذا التعنت والكلمات غير اللائقة في حق الله تعالى ورسوله الكريم موسى (ع) عاقبهم الله تعالى بالتيه في صحاري وجبال البحر الأحمر اربعين سنةً بعد أن فار قوا النيلَ و نعيمَه و خضر ته. و لأنَّ المنطقة قاحلة ينعدم فيها الظل والماء والطعام قامت رحمة المولى عز وجل ففجرت لهم عيون الماء في الصحراء من صخرة تتبعهم حيث ما ساروا، وكذلك كان يتبعهم الغمام بالظل في حلهم وترحالهم، وأنزلت عليهم المنّ

-

<sup>160</sup> التوراة، سفر الخروج: الإصحاح 13: النص رقم 30

<sup>161</sup> القرآن الكريم، سورة المائدة، آية 24

والسلوى من السماء طعاماً واحداً لا يتغير حتى لا يهلك جمعهم جوعاً وعطشاً وحرّاً، فصعب عليهم الإبتلاء الجديد فقالوا حسب رواية التوراة: "من يطمعنا لحمًا؟ قد تذكّرنا السمك الذي كنا نأكله في مصر مجانًا والقتاء والبطيخ والكرَّات والبصل والثوم. والآن قد يبست أنفسنا ليس شيء غير أن أعيننا إلى هذا المن 1621 وبلغة القرآن المبين: {وَإِذْ قُلْتُمْ يُمُوسِنَىٰ لَن تُصْبِرَ عَلَىٰ طَعَام وَاحِدٍ فَآدْعُ لَنَا رَبُّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِمَّا تُثْبِتُ ٱلأَرْضُ مِن بَقْلِهَا وَقِثَّآنِهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا قَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ ٱلَّذِي هُوَ أَدْنَىٰ بِٱلَّذِي هُوَ خَيْرٌ ٱهْبِطُواْ مِصْراً ۗ فَإِنَّ لَكُمْ مَّا سَأَلْتُمْ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلذِّلَّةُ وَٱلْمَسْكَنَةَ وَبَآءُو بِغَضَبٍ مِنَ ٱللَّهِ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ كَاثُواْ يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيِّينَ بِغَيْرِ ٱلْحَقّ ذُلِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ} 163، وهذا أمرٌ مقصودٌ به التعجيز لأنهم كانوا في التِّيه، والتِّيه هو عقوبة لهم حتى ينقضي وقته، ومن أمثال الأمر للتعجيز قوله تعالى للكافرين: {قُلْ كُونُواْ حِجَارَةً أَوْ حَدِيداً }164، ولذلك "مصراً" في هذه الآية تعنى أيُّ مدينةٍ من المدن، أو أيُّ قريةٍ من القرى كما ذكر أهل التفسير واللغة، فمن صرَّفها فقد أر اد بها محرراً من الأمصار غير معيَّن، فقد قال كثير من المفسرين: لا يجوز أن يكون هو البلد الذي كانوا فيه مع فرعون واحتجوا عليه بقوله تعالى: {انْخُلُوا الأرْضَ المُقَدَّسنَةَ الَّتِي كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ وَلاَ تَرْتَدُوا عَلَىٰ أَدْبَارِكُمْ} 165 وقوله: {وَلاَ تَرْتَدُوا عَلَىٰ أَدْبَارِكُمْ} أمرٌ صريحٌ في المنع من الرجوع عن اتجاه بيت المقدس. وفعل الأمر "اهبطوا" في الآية للتعجيز والتهكم، وهو ليس بأمر حقيقي لهم للذهاب للمدن والقرى بحثاً عن هذه البقوليات لأنَّهم في حالة تيه، والشخص عندما يكون في حالة تيه لا يعرف الاتجاه للمدن والقرى أصلاً، فلزم أن يكون الأمر للتعجيز والتهكم منهم، ولا يمكن أن تكون مصر هي

162 التوراة، سفر العدد ، الإصحاح الحادي عشر ، آيات 4-5

<sup>163</sup> القرآن الكريم، سورة البقرة، آية 61

<sup>164</sup> القرآن الكريم، سورة الإسراء، آية 50

<sup>165</sup> القرآن الكريم، سورة المائدة، أية 21

بأنفسهم لدرجة الغلو، والتمسك الشديد بالعادات والتقاليد لدرجة تكييف وتحريف الدين ليتماشى مع موروثاتهم.

ولعل من أهم الصفات الموجبة التي يشترك فيها الفريقان هي حدة الذكاء، والميل إلى التعارف والتكتل وإظهار خصوصياتهم الثقافية أينما حلوا متناسين خلافاتهم السياسية والعرقية وغيرها. و يختلف السودانيون عن اليهود خاصة وشعوب العالم الآخري في صفاتٍ تفوقوا فيها على غيرهم من الشعوب، منها الترابط الأسرى والإجتماعي، والكرم الفياض، والشهامة، والمرءوة، والشجاعة، والوفاء، والأمانة، يشهد لهم بها كل من خالطهم من الشعوب، ولعل أحدث دراسة علمية تؤكد هذا التفوق الأخلاقي قد صدرت من منظمة تمثل شعوب الأرض جميعاً وتتحدث بلسانها، ألا وهي منظمة الأمم المتحدة، فقد أصدرت هذه المنظمة في عام 2016 دراسة علمية حول النزاهة والأمانة الفردية، جاء فيها الإنسان السوداني في المرتبة الثانية محرزاً نسبة 96% بعد الإنسان الأيرلندي الذي احرز المرتبة الأولى بنسبة 97%، ولعل هذا الفارق البسيط في النسبة يُنسبُ للفارق بين الظروف الإقتصادية والسياسية بين البلدين مما ينعكس على تصرف الفرد فيهما، وهذا شيء معلوم لكل علماء الإجتماع. وهذه النتيجة العلمية بلا شك ترجمة عملية لقول الشاعر السوداني العملاق محمد سعيد العباسي الذي تحدث بلسان قومه قائلاً:

ولستُ أرضى من الدُنيا وإن عَظَمت \*\*\*

إلا الذي بجميلِ الذكرى يُرضيني
وكيف أقبلُ أسبابَ الهوانِ وَلِي \*\*\*

آباءُ صدقٍ من الغُرِ الميامين
النازلينَ على حكم العُلا أبداً \*\*\*

من زينوا الدهرَ منهم أيَ تزيين

## المحور الثامن: الأرض التي بارك اللَّه فيها

في قصة سيدنا موسى ذكرت خمسة أنواع من الأراضي هي:

- 1- البقعة المباركة
- 2- الوادي المقدس طوى
  - 3- الأرض المقدسة
- 4- الأرض التي بارك الله فيها
  - 5- الوادي الأيمن

الآيات التي ذكرت أنواع الأراضي أعلاه:

- 1- {فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِيَ مِنْ شَاطِئِ الْوَادِ الْأَيْمَنِ فِي الْبُقْعَةِ الْمُبَارَكَةِ مِنَ الشَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ} (30) الْمُبَارَكَةِ مِنَ الشَّبَرَةِ أَنْ يَا مُوسَى إِنِّي أَنَا اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ} (30) القصص
- 2- {فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِيَ يَا مُوسَى إِنِّي أَنَا رَبُّكَ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوًى (12) طه
- 3 ﴿ لِيُقَوْمِ آدُخُلُوا ۚ ٱلأَرْضَ ٱلمُقَدَّسَةَ ٱلَّتِي كَتَبَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَلاَ تَرْتَدُوا عَلَىٰ أَدْبَارِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا خُسِرِينَ } (المائدة 21)
- 4- {وَأَوْرَثَنَا ٱلْقَوْمَ ٱلَّذِينَ كَاثُواْ يُسْتَضْعَفُونَ مَشَارِقَ ٱلأَرْضِ وَمَغَارِبَهَا ٱلَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا وَتَمَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَىٰ عَلَىٰ بَنِيَ إِسْرَآئِيلَ بِمَا صَبَرُواْ وَدَمَّرْنَا مَا كَانَ يَصْنَعُ فِرْعَوْنُ وَقَوْمُهُ وَمَا كَاثُواْ يَعْرَشُونَ.

ويقول الإمام الألوسي في تفسيره: "وإنّما وصف الله البقعة بكونها مباركة لأنه حصل فيها ابتداء الرسالة وتكليم الله تعالى إياه"168

<sup>168</sup> تفسير الألوسي، جزء 15 ص. 121

وتمكنوا من نواحيها {التي باركنا فيها} بالخصب وسعة العيش، وهي أرض الشام. وزاد ابن جزي: ومصر".

ولكن الشهيد سيد قطب قال في تفسيره المسمى بظلال القرآن كلاماً يخالف هذه الأراء كلها! فقد قال سيد قطب إنّ استخلاف المستضعفين من قوم موسى: "لم يكن في مصر، ولم يكن في مكان فر عون وآله، وإنّما كان في أرض الشام، وبعد عشرات السنوات من حادث إغراق فر عون - بعد وفاة موسى عليه السلام وبعد التيه أربعين سنة"

وبقول صاحب هذا الكتاب: إنّ كل التفاسير أعلاه مخطئة بما فيها رأي الشهيد سيد قطب، وذلك لأنَّ الأرض "المبارك فيها" لا يمكن أن تكون أرض الشام لأنّ سياق الآية يتحدث عن عاقبة فر عون وقومه، وقد كان فر عون وقومه في أرض تسمى "مصر" ولم يكونوا في الشام. وإخراج الأرض من منطقتها الجغرافية الأساسية (أرض كوش) لمنطقة جغرافية أخرى خارجة من مشهد الحدث التاريخي (أرض الشام) هو تعسف في التفسير ومنهجٌ غيرُ صحيح بالمرة وتزوير للتاريخ بقصد أو بدون قصد كما سنرى. أمّا مصر فهي أيضاً غير معنية بهذه الأية، وذلك لأنّ الإستخلاف لا يعنى بالضرورة عملية الحكم السياسي لأنّ التاريخ يقول إنّ موسى (ع) وقومه لم يحكموا مصر بعد غرق الملك فرعون كما قال سيد قطب استناداً على حقائق التاريخ. ولا يمكن لبني إسرائيل الرجوع لمصر لأنّ الله تعالى حذرهم في التوراة قائلاً: {لِئلا يندم الشعبُ إذا رأوا حرباً ويرجعوا إلى مصر فأدار الله الشعب في طريق برية بحر سوف 171 وفي القرآن أيضاً جاء التحذير واضحاً من الرجوع لمصر في قوله تعالى {الْخُلُوا الأرْضَ المُقَدَّسنَةُ الَّتِي كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ وَلاَ تَرْتَدُوا عَلَىٰ أَدْبَارِكُمْ المَاعِلَىٰ أَدْبَارِكُمْ المَاعِلَىٰ المَاتِحَلاف بمعنى

<sup>171</sup> التوراة، سفر الخروج الإصحاح الثالث عشر، النص رقم 17

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> القرآن الكريم، سورة المائدة، أية 21

استخلاف الحرية للإستعباد، واستخلاف الامتلاك للسُخرة، واستخلاف القبض بزمام المبادرة للتبعية في اتخاذ القرار. وفي هذا المعنى قالت التوراة: {وقال موسى للشعب أذكروا هذا اليوم الذي فيه خرجتم من مصر من بيت العبودية، فأنَّه بيدٍ قويةٍ أخرجكم الرب من هنا 173 وهذا ما حدث بالفعل لبنى إسرائيل في المنطقة التي هاجروا إليها على ضفاف النيل، الذي كان يجري تحت عرش سيّدهم فر عون حين كانوا عبيداً يفلحون له الأرض و لا يملكونها، وقد أكدت التوراة تلك العبودية فقالت: {فَاسْتَعْبَدَ الْمِصْرِيُّونَ بَنِي إسْرَائِيلَ بِعُنْفِ، وَمَرَّرُوا حَيَاتَهُمْ بِعُبُودِيَّةٍ قَاسِيةٍ فِي الطِّينِ وَاللِّبْنِ وَفِي كُلّ عَمَل فِي الْحَقْلِ كُلّ عَمَلِهِم الَّذِي عَمِلُوهُ بِوَاسِطَتِهِمْ عُنْفًا.} 174 ولكن بعد هلاك فرعون وهجرتهم أصبح هؤلاء العبيد أحرارأ ومُلاكأ يمتلكون الزرع والضرع ومصانع الذهب والمعادن في مشارق النيل ومغاربه، وقد جاء المشرق والمغرب بصيغة الجمع لأنَّ النيل عندما يتلوى في شمال السودان أو يلتحم بنهر آخر يخلقُ عدداً من المشارق والمغارب لا وجود لها في كل المنطق. والمقصود بالمشارق والمغارب الأراضي الواقعة شرق وغرب النيل أو رافده والحَكَمُ فيها جريان النيل أو الرافد وتعدد مناطق الإلتواء فيه. وفي العموم قد استفاد بنو إسرائيل من النيل وخيراته لأنفسهم لا لغيرهم كما كانوا يزرعون ويحصدون لمصلحة فرعون وقومه، وما زال الناس يذكرون بعض أحفادهم الذين جاءوا مرة أخرى مع الإستعمار في عام 1898 مثل أسرة نتينياهو جد رئيس وزراء دولة إسرائيل حالياً، وما زالت بعض ممتلكات هؤلاء الأحفاد موجودة في منطقة كريمة ومروي حسب إفادة بعض كبار السن لي، فقد قابلت من كان يجاور جد نتنياهو، وقد ذكر لى ذلك الشخص أنّه قد درس مع جد نتيناهو "الخلوة" لأنّ المنطقة لم يكن فيها مدارس لتعليم القراءة

173 التوراة، سفر الخروج الإصحاح الثالث عشر، النص رقم 3

<sup>174</sup> التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الأول، نصوص 13-14

والكتابة فكان جميع الأطفال بغض النظر عن أديانهم يتعلمون الكتابة في الخلوة 175. وبالتالي من المنطقي أن تفسر كلمة "الأرض" في هذا السياق بأنها أرض الهجرة في شمال السودان الحالي وليست أرض مصر التي أنقذهم الله منها ومن بعد ذلك دمرها تدميراً، وذلك واضح من قوله تعالى: {وَدَمَّرْنَا مَا كَانَ يَصْنَعُ فِرْعَوْنُ وَقَوْمُهُ وَمَا كَانُواْ يَعْرِشُونَ} 176، والتوراة تقول: {لئلا يندم الشعب إذا رأوا حرباً ويرجعوا إلي مصر 177 ووفقاً للنص القرآني إنّ سلطان الملك فرعون قد انفرط عقده تماماً، ودُمرت ممتلكاته وآثاره، وأنّ بني إسرائيل الذين فروا من مصر لم يرجعوا إليها ليحكموها، وقد رأينا النص التوراتي ينهاهم صراحة عن الرجوع لمصر، فكيف إذن النص التوراتي ينهاهم صراحة عن الرجوع لمصر، فكيف إذن المقصود بالأرض المباركة هي مصر الحديثة؟ وهل مصر الحديثة هي كل مصر القديمة؟ وهل يا ترى قد مارس بنو إسرائيل الإستخلاف بجهاز التحكم من على البعد في أرضٍ مُدمَّرةٍ نهاهم الله تعالى في الكتابين من الرجوع إليها أرضٍ مُدمَّرةٍ نهاهم الله تعالى في الكتابين من الرجوع إليها والإستفادة منها؟!

وبما أنّ النصوص والمنطق وحقائق التاريخ قد أكدت أنّ الإستخلاف لم يحدث في مصر، فالشام أيضاً لا يمكن أن تكون هي مقصود الآية لأنّ موسى (ع) مات في التيه ولم يدخل الشام أبداً، وقد أكّد القرآن الكريم في سورة البقرة آية 246 عدم دخوله القدس وعدم مقاتلته للجبابرة وذلك في قوله تعالى: {ألَمْ تَرَ إِلَى الْمَلَإِ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ إِذْ قَالُوا لِنَبِيِّ لَهُمُ ابْعَثْ لَنَا مَلِكًا نُقَاتِلْ}. وسياق آية الإستخلاف يدل على أن الإستخلاف كان لموسى وقومه الأحياء معاً، وليس لقومه من بعده ومن دونه! والإستخلاف بهذا المفهوم لا يمكن أن يكون قد حدث في الشام، لأنّ الشام لم تكن

<sup>175</sup> الخلوة هي المكان الذي يدرس فيه القرآن الكريم للأطفال فيتعلمون فيها الكتابة ويحفظون

<sup>176</sup> القرآن الكريم، سورة الأعراف، أية 137

<sup>177</sup> التوراة، سفر الخروج الإصحاح الثالث عشر، النص رقم 17

داخلة في مُلكِ فرعون حتى تشملها آية الإستخلاف، والدليل على عدم وقوعها تحت سيطرة الملك فرعون هو فرار سيدنا موسى (ع) لمدين هروباً من فرعون وقومه عندما قتل منهم رجلاً قبطياً بالخطأ. فلو كانت مدين داخلة في حكم فر عون لما هرب إليها موسى أصلاً ولمَّا بشره الرجل الصالح بالأمن والأمان في قوله تعالى {فَجَاعَتُهُ إحدَاهُمَا تَمْشِي عَلَى ٱسْتِحْيَاءِ قَالَتْ إِنَّ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا فَلَمًا جَآءَهُ وَقُصَّ عَلَيْهِ ٱلْقَصَصَ قَالَ لاَ تَخَفْ نَجَوْتَ منَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ} 178. فلو تأملنا قول الرجل الصالح لموسى (ع): {لاَ تَخَفْ نَجَوْتَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ}، لعلمنا أنّ هذه العبارة بمثابة شهادة ودليل على أن المنطقة التي كان يسكنها كاهن مدين يثرون، ليست جزءاً من مصر أو داخلة تحت سيطرة فرعون وجنوده. فإذن، قد ثبت لنا بنص القرآن الكريم أنَّ الشام ليست داخلة في معادلة الإستخلاف إطلاقاً. وها هو الإمام ابن كثير يصرح بنفس المعنى فيقول: "{قَالَ لاَ تَخَفْ نَجَوْتَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ} يقول: طِب نفساً، وقر عيناً، فقد خرجت من مملكتهم، فلا حكم لهم في بلادنا، ولهذا قال: {نَجَوْتَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ} 179

ومن يستدل بدخول بني اسرائيل القدس وتأسيس ملكهم فيها على وقوع الاستخلاف لهم في الشام، نقول له إنّ ذلك استخلاف سياسي حدث بعد الخروج الثاني بقيادة يوشع بن نون، وقد وقع الإستخلاف الثاني في الأرض التي وصنفت بأنها "مقدسة" ولم يقع في الأرض "المباركة"، وكان استخلاف الأرض المقدسة بعد فترة طويلة جداً من حادث الإغراق ووفاة موسى وهارون (عليهما السلام) مع كثير من قومهما في زمان ومكان التيه. وسياق آيات الإغراق يدل دلالة واضحة على أن الإستخلاف الأول قد حدث في الأرض "المباركة" التي هي أرض المهجر التي هي بلاد كوش (السودان حالياً) بعد التي هي أرض المهجر التي هي بلاد كوش (السودان حالياً) بعد

-

<sup>178</sup> القرآن الكريم، سورة القصص، آية 25

<sup>179</sup> ابن كثير، تفسير القرآن الكريم، سورة القصص، آية 25

{أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَاذِهِ ٱلأَنْهَارُ تَجْرِي مِن تَحْتِيَ أَفَلاَ تُبْصِرُونَ} وليس في شمال السودان عند الحدود المصرية حيث يقع قصره الأول سوى نهر واحد، وفروع نهر النيل عند الدلتا تُسمى "فروعاً" و "ترعاً" ولا تسمى "أنهاراً" لأنَّ النهر ما له منبع ومصب ولم تثبت المسوحات الجيلوجية أنهار في مصر ترجع لقبل 7000 سنة، وإنَّما أثبتت المسوحات وجود أنهار صغيرة في الصحراء الغربية المحاذية للسودان عمرها يترواح بين 17-50 مليون سنة أي قبل حكم فر عون ومقولته بملايين السنين. وقد أخطأ المفسرون أيضاً في ذلك حين قالوا هي فروع النيل وترعه التي تُكون الدلتا كفرع دمياط وفرع الرشيد التي هي فروع للنيل وليست أنهار منفصلة. والأية تقول إنَّ فرعون قال لقومه: أفلا تبصرون أيُّها القوم هذه الأنهار وما أنا فيه من الملك الكبير والخير الوافر والنِعم المتعددة، وما فيه موسى من الفقر وقلة العدد! فكبر المملكة الذي أشارت إليه الآية قد يصلح دليلاً على أن مسرح الأحداث كان متحركاً، لأنّ مساحة المملكة قد كانت كبيرة جداً تضم السودان ومصر، وكبر المملكة في بعض الأحيان يدفع الحاكم ليكون له في ملكه أكثر من مقر إداري أو قصر رئاسي يدير منه شئون البلاد.

#### نبذة عن دولة كوش

عندما أغرق الله تعالى قوم نوح عليه السلام بالطوفان، ونجا نوح ومن معه من بنيه وغيرهم، توالد الأبناء وكثرت ذريتهم فهاجر أبناء سام بن نوح لقارة آسيا، وهاجر أبناء يافث بن نوح إلى قارة أوروبا، وهاجر أبناء حام بن نوح إلى قارة أفريقيا. ولحام بن نوح ولد يدعى كوش وهو والد النمرود الطاغية المعروف وهو الذي تنسب إليه دولة كوش الأفريقية التي نحن بصدد الكلام عنها. ولقد مرت دولة كوش الأفريقية بخمس مراحل بسطت فيها نفوذها على مدى عشرة قرون على وادي النيل، وذلك من عام 850 ق. م وحتى عام 350

ميلادي، على مساحة تقدّر ب 750 ميلاً من سنار وحتى الشلال الأول شمالاً، وكانت حدودها هي مدينة أسوان في جنوب مصر المعاصرة، وكلمة "أسوان" هي كلمة نوبية وهي في الأصل "إسي وان" و"إسي" تعني بلغة النوبة الماء و"وان" تعني الحجر أو الحجارة، وهي ليست مشتقة من كلمة "الأسى" العربية التي تعني "الحزن" كما توهم البعض. وكان الملك في دولة كوش ينتقل من الأخ لأخيه خلافاً للنظام الملكي المصري، وتغير اسم كوش بمرور الزمن وتغيرت معه حدودها عدة مرات، وقد تغيرت أيضاً شخوص الحكام وسياساتهم تبعاً لتغير شخوصهم وأخلاقهم وأديانهم، ولكن الشيء الثابت الذي لم يتغير كثيراً هو المكان، فقد كانت أرض كوش هي نفس أرض السودان الحالي بعد أن فقدت منطقة أسوان وما حولها نهائياً لصالح المصريين في القرن التاسع عشر، ويمكن تقسيم تاريخ الدولة الكوشية للمراحل الآتية:

- المرحلة الأولى هي مرحلة تأسيس الدولة الكوشية الأولى التي كانت عاصمتها مدينة كرمة وكان تأسيسها قبل ميلاد السيد المسيح عليه السلام في الفترة ما بين 2400 1500 ق. م. وفي هذه الفترة ظهرت كوش كقوة سياسية وحضارية أز عجت وهددت من حولها من الممالك فأر خت لها الأسرة الثانية عشر من المملكة المصرية ووصفتها بالدولة الخاسئة وهذا وصف يدل على عداوة مستحكمة بين الدولتين!
- المرحلة الثانية هي المرحلة التي اتخذت فيها الدولة الكوشية من مدينة نبتة عاصمة لها لأول مرة وكان ذلك قبل ميلاد السيد المسيح عليه السلام في الفترة ما بين 300- 1000 ق. م.
- المرحلة الثالثة هي المرحلة التي اتخذت فيها الدولة الكوشية من مدينة مروي عاصمة لها للمرة الأولى، وكان ذلك قبل ميلاد السيّد المسيح عليه السلام في الفترة ما بين 300 ق.م 300 ميلادي. وفي هذه الفترة حكم الملك الكوشي بعانخي دولة

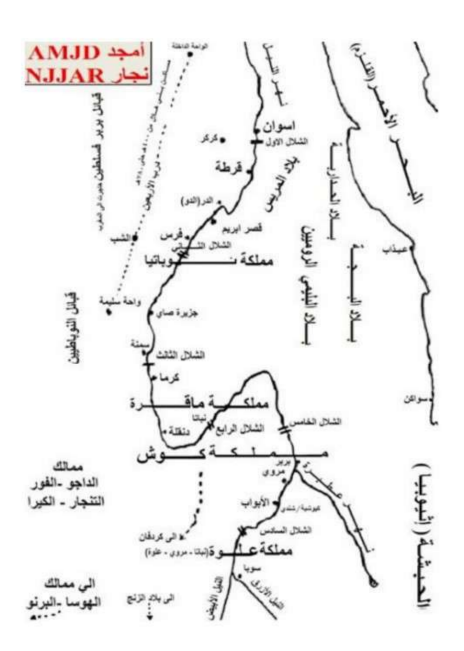
- 4- المملكة المتحدة: وهي المملكة التي اتحدت فيها مملكتا النوبة والمقرة فيما بين عامي 650-710 وصارتا مملكة واحدة وصارت النوبة بهذا الإتحاد قوة مسيحية ضاربة بلغت أوجها في القرن العاشر الميلادي وكانت هي المدافع الأول عن بطريق الإسكندرية.
- المرحلة السابعة: هي المرحلة التي تحولت فيها الدولة الكوشية للإسلام، وقد شهدت هذه المرحلة قيام حلف الفونج والعبدلاب الذي أسس السلطنة الزرقاء التي اتخذت من سنار عاصمة لها (1504- 1820م).
- المرحلة الثامنة: هي مرحلة استعمار ارض كوش وفي هذه المرحلة مرت البلاد بالمراحل الأتية:
- 1- مرحلة الاستعمار العثماني التركي بواسطة والي مصر الخديوي محمد علي باشا الذي كان ضابطاً في الجيش العثماني التركي (1820-1885م).
- 2- مرحلة تحرير أرض كوش من القبضة العثمانية بواسطة الثورة المهدية (1885-1898م).
- 3- مرحلة استعمار ارض كوش مرة أخرى بواسطة الإنجليز الذين استخدموا المصريين في إعادة استعمار السودان، وبعد معركة كرري في عام 1898 أشركوهم بصورة محدودة في إدارة البلاد.
- المرحلة التاسعة: مرحلة إنزال العلم الإنجليزي والعثماني (وليس المصري) واستقلال أرض كوش في عام 1956 وتكوين الدولة الحديثة التي اتخذت "السودان" اسماً جديداً يخلف الإسم القديم (كوش)، وفي هذه المرحلة استقر اسم السودان كاسم جديدٍ لأرض كوش وما حلَّ محلها من اسماء الممالك والسلطنات الكوشية القديمة. الأسماء الرئيسية التي أطلقت على الرقعة الجغرافية التي قامت عليها مملكة كوش هي الأتي:

- كوش: وهو الجد الذي ينتمي له أهل المنطقة آنذاك و عُرفوا
   به بين الفترة 2400 -1500 ق. م
- اثيوبيا: اسم أطلقه الأغريق بين الفترة 32 ق.م وحتى دخول العرب مصر، وهو يعني عندهم كل الجنس الأسود، وكانوا يشيرون به لهذه المنطقة بالتحديد حتى أصبح علماً لها في كتب التاريخ القديمة.
- النوبة: اسم أطلقه المصريون بين الفترة 299 ق. م 350 م، وتعنى بلاد الذهب.
- السودان: اسم أطلقه الخديوي محمد علي باشا، وتبعه عليه الأتراك والأوربيون في الفترة الواقعة بين 1820-1899 واستمر حتى هذه اللحظة. والسودان في اللغة يقابل البيضان وهو اسم جنس عام يشمل كل السود وصار علماً لبلادنا.

#### ضعف وتفتت كوش لدويلات كوشية:

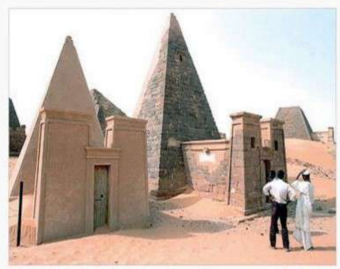
ضعفت كوش القديمة الموحدة في القرن الرابع الميلادي وصارت ممالك كوشية صغيرة تتقاسم الأرض الأم، وبدأت تتزحزح العواصم نحو الجنوب شيئا فشيئا حتى وصلت حدودها الجنوبية لمدينة سنار. وتقول بعض المصادر التاريخية أن دولة أكسوم الحبشية بقيادة الملك عيزانة الأكسومي هي التي أسقطت دولة كوش ولكن بعض علماء التاريخ ينفي ذلك ولا يجد عليه دليلاً، وقيل إن آخر ملوك كوش دُفنوا في البجراوية بالقرب من مدينة كبوشية ومن أولئك الملوك الملكة أماني تيري والملكة آماني شخيتو 181

<sup>181</sup> ويكبيديا الموسوعة الحرة، قائمة ملوك كوش



#### العمارة والمهارة الكوشية:



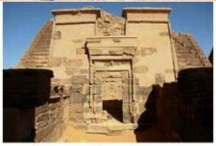


الإهرامات الكوشية بعددها الكثيف وحجمها الصغير تقف شاهداً على تاريخ وأصالة هذا البلد



نقش فني بارز في المعبد الهرمي لأماني تن موميده في مروي





فن العمارة في دولة كوش أصيلاً ومتميزاً وهذا في حد ذاته يثبت أصالة وعراقة الحضارة الكوشية ودورها في تقرير مصير وأحداث وادي النيل والمناطق المجاورة لها، وفي الحقيقة قد سبق الكوشيون المصريين في بناء الإهرامات والمعابد وتنقية وصناعة الذهب182،

وكلمة "نوبة" في اللغة المصرية القديمة تعنى "بلاد الذهب"، فبني الكوشيون أكثر من 240 هرماً كمدافن لملوكهم وملكاتهم، وتركوا نقوشأ ومنحوتات هائلة وكثيرة ومثيرة عكست بيئتهم ومعتقداتهم وحروبهم وعلاقاتهم الخارجية بالدول والحضارات الأخر التي من حولهم. والجدير بالذكر أنّ كل ما عُرف عن الحضارة الكوشية تمت معرفته عن طريق الأثار التي اكتشفت حديثاً ومن الوثائق التاريخية المصرية القديمة، وكل ذلك ساعد في تكوين فكرة أوسع عن المجتمع والدولة الكوشية. وهذه الأثار وتلك الإهرامات والمعابد توجد في كل من البجراوية "مروي" والكرو ونوري وجبل البركل وكبوشية وسواحل البحر الأحمر. وقد قام على بناء هذه الأهرامات والأثار مهندسون وفنيون وعمال كوشيون، ولم يثبت عكس ذلك قط. وللأسف قد سرق المستعمر ومن جاء بهم جميع مقتنيات هذه الإهرامات في القرن التاسع عشر والقرن العشرين، فقد حفر لصوص الآثار القبور الكوشية وسرقوا ما بها من مجوهرات، كما سرقوا التماثيل التي كانت على رأس الإهرامات الكوشية. والجدير بالذكر أن النقوش التي على جدران الإهرامات تثبت أن القوم كانوا يدفنون ملوكهم وملكاتهم بكامل مجوهراتهم. وهذه الإهرامات تختلف عن الإهرامات المصرية من ناحية الحجم ومن الناحية الهندسية أيضاً، فانّ الإهرامات السودانية أكثر عدداً وأقل حجماً، ولكن أثار الحضارة لا تقاس بالحجم بقدر ما تقاس بالكم والأقدمية. وعن الأثار المصرية في منطقة كرمه يقول Walter B. Emery في كتابه: "إن ضرورة التنقيب في منطقة كرمه أمر حيوى لأني أعتقد أنَّه يحتمل أنَّها لم تكن مستعمرة مصرية ولكن ربما كانت عاصمة القوة الكوشية. حقاً، لقد عثر فيها على كميات عديدة من الادوات المصرية في أطلالها ومقابرها مثل التماثيل والأثاث والخرز والجعارين والأوانى الحجرية. ولكن أليس من الجائز أن يكون الكوشيون قد سلبوا هذه الأشياء من أعدائهم

الشماليين؟"قد. إذن هناك تفسير آخر محتمل ومقبول لوجود بعض أثار مصرية في بلاد كوش، ومفاد هذا التفسير هو أن الكوشيين قد سلبوا هذه الأشياء من مصر! وقد مرَّ بنا غزو الكوشيين للرومان في صعيد مصر، وفي تقديري الخاص أنَّ هناك احتمال آخر هو وصولها لهم عبر التجارة بين البلدين، وليس من الضروري أن يكون وجودها نتيجة استعمارٍ مصري لبلاد كوش كما قال "ولتر إمري" مع عدم نفيه أيضاً.



الحدود الحديثة بين السودان ومصر (الحدود القديمة كانت عند أسوان)

160 مصر وبلاد النوبة، ص. 160

### هل غرق فرعون في منطقة السبلوقة؟

#### الموقع الجغرافي لمنطقة السبلوقة

لقد ذكرت سابقاً في المحور الثامن من هذا الكتاب أنَّني أعتقد أن مسرح الأحداث كان متحركا تبعأ لتحرك فرعون في قصوره الرئاسية، ويبدو أنَّه كان يمتلك أكثر من قصر رئاسي يحكم منه تلك المساحة الضخمة من البلاد. فإذا صحت هذه النظرية فقد تكون لنا دافعاً لتحديد منطقة السبلوق كمنطقة مرشحة لغرق فرعون. فقد يكون قصر فرعون الثانى كان عند مقرن النيلين وقام بمطاردة موسى (ع) نحو الشمال فضرب البحر في منطقة السبلوقة. وتقع منطقة السبلوقة شمال و لاية الخرطوم، وتمتد في الجزء الجنوبي من ولاية نهر النيل بين خطى عرض 16 درجة 12 نتية و16 درجة 24 نقيقة شمالاً، وخطى طول 33 درجة و33درجة 36 نقيقة شرقاً. فهي تمتد لمسافة 40 كلم من الجيلي جنوباً حتى ود بانقا شمالاً في شكل بيضاوي. ويوجد في هذه المنطقة صدع جيولوجي على النيل عند الشلال السادس يسمى بصدع "أم حريكة"، وهو صدعٌ يشق النيل عرضاً، وهو الشق الوحيد على طول نهر النيل في كل المنطقة حسب علمي. ومن المثير للإهتمام أن أهل المنطقة يتوارثون معتقداً مفاده أنَّ رجلاً صالحاً قد ضرب البحر في هذه المنطقة فخلقت ضربته هذا الصدع!! فهل يا ترى أنَّ هذا هو المكان الذي ضربه موسى (ع) بعصاه إذ أمره الله تعالى: { .. أَنْ أَسْر بِعِبَادِي فَاضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقًا فِي الْبَحْرِ بَيَسًا لَا تَخَافُ دَرَكًا وَلَا تَخْشَىٰ} 184. وجاء في التوراة: {ارْفَعْ عَصَاكَ وَابْسُطْ يَدَكَ فَوْقَ الْبَحْرِ وَشُنَقَّهُ، فَيَجْتَازَ بَنُو إسْرَائِيلَ فِي وَسنْطِ الْبَحْرِ عَلَى الْيَابِسنَةِ} 185 وفيها أيضاً: {فصلى موسى بين يدي الرب فقال: مُر بنى إسرائيل أن يظعنوا وأنت

184 القرآن الكريم، سورة طه، آية 77

<sup>185</sup> التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الرابع عشر، نصوص 15 - 20

فارفع عصاك واضرب ماء البحر، فيسير آل إسرائيل في البحر في اليبس 186 ومن سياق الأيات القرآنية والتوراتية نفهم أن أثر الضربة قد تجاوز الماء والطين ليحدث طريقاً يبساً تحت الطين، وضربة كهذه لا بد من أن تحدث صدعاً في الأرض. وبالطبع لا نستطيع أن نجزم في القول حتى يشمر علماء الآثار السودانيون عن ساعد الجد ويقودوا حملة تنقيب تحت ماء النيل في هذا المكان أو غيره للبحث عن آثار جنود فرعون، فإن ثبت بالدليل المادي أن فرعون قد غرق فعلاً في هذا المكان أو في غيره على طول النيل فحينها يكون لنا شرف السبق بالإشارة للموضع، وسيتغير التاريخ لا محالة وسينقلب رأساً على عقب، وسيكون للسودان شأناً آخر بين الأمم.



186 التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الرابع عشر،



خريطة توضح مواقع الشلالات على النيل، ويظهر فيها الشلال السادس وهو شلال السبلوقة وهو أول شلال بعد اقتران النيل الأزرق بالنيل الأبيض، ويوجد في هذا الشلال صدع جيولوجي على عرض النيل يسمى صدع ام حريكة.

#### علاقة كوش بمصر

من المؤكّد تاريخياً أن دولة كوش حكمت كل منطقة مصر الحالية حتى الإسكندرية لأكثر من قرن، وأثّرت في المجتمع المصري كثيراً وتأثّرت به أيضاً. وأول من حكم مصر وكوش معاً

من الملوك الكوشيين حسب كتب التاريخ هو الملك "شباكة" أو "شباقو" في عام 750 ق. م تقريباً. ثم تبعه في حكم مصر وكوش معاً كلّ من الملك ترهاقا الذي حارب الأشوريين فهزموه وطردوه من مصر فرجع أدباره يحكم كوش وحدها، وكان ذلك في القرن السابع قبل الميلاد. وعندما تحررت مصر من الهكسوس الأجانب في عام 1575 ق.م تقريباً، أصبحت مصر دولة قوية طمعت في أرض كوش فغزتها بالفعل طمعاً في خيراتها وانتقاماً منها لتعاونها مع ملوك الهكسوس الأسيويين الذين استعمروا مصر في عام 1720 ق.م تقريباً. وقد وصل التوسع المصري داخل حدود كوش حتى مدينة أبو حمد عند منحنى النيل، وقد رجعت للكوشيين حدودهم عندما ضعفت مصر للمرة الرابعة مع بداية الأسرة الحادية والعشرين وكان ذلك في عام 1050 ق.م. تقريباً. ولم يستطع المصريون تجاوز هذه المنطقة نحو الجنوب مرة ثانية أبدأ في تاريخهم إلا في عهد الخديوي الألباني محمد على باشا الذي أسقط الدولة السنارية نيابة عن الخلافة العثمانية في عام 1821م، وقد كان سقوط دولة سنار (أو دولة الفونج) أمراً متوقعاً لأنَّها كانت تعانى من الشيخوخة والإنقسامات فأصبحت فريسة سهلة للخديوي الألباني الجنسية الذي كان والياً على مصر نيابة عن تركيا العثمانية، وقد قام الرجل بتأسيس جيشٍ حديثٍ جلب له أحدث الأسلحة الأوروبية وهاجم به السودان طمعاً في ذهبه وخيراته وتجنيد رجاله الأشاوس في جيشه الحديث.

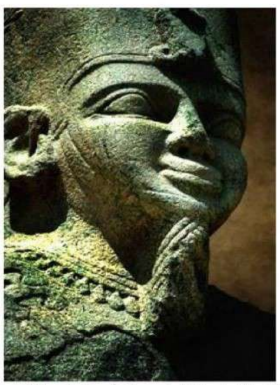
في عام 750 ق.م ظهرت القوة الكوشية الثانية بقيادة الملك "كاشتا" الذي حكم كوش ومصر معاً لأول مرة في التاريخ من عاصمته "نبتة" في منطقة جبل البركل، وتبعه خليفته "بعانخي" الذي بدأت به الأسرة الخامسة والعشرون في تاريخ مصر وهي أسرة كوشية سودانية وليست أسرة مصرية ولذلك ذكر المؤرخ "مانيتون" أنّ الأسرة الخامسة والعشرين هي أسرة "أثيوبية" من

مدينة نبتة Napata التي أسسها الملك الكوشي كاشتا بالقرب من الشلال الرابع واصبحت فيما بعد مدينة دينية تقام فيها الشعائر الرسمية للإله آمون. وظهرت كوش التي عاصمتها نبتة في هذه المرحلة كقوة ضاربة يحسب لها ألف حساب، وكانت تجاورها من الجنوب مملكة مروي الكوشية. وحكمت هذه الأسرة كل من كوش ومصر لمدة نصف قرن تقريباً وأصبح لكل الأرض الممتدة من الأسكندرية إلى سنار ملكاً واحداً أصله كوشي يضع زوجاً من حية الكوبرا في مقدمة تاجه. وهذه الكوبرا لا شك أنّها تشير لمعتقدٍ في المنطقة قد يفسِّر سر تحول عصا موسى (ع) لثعبان بدلاً من أسد أو أي حيوان آخر مفترس. ولقد ذكر بعض المؤرخين أن حدود دولة الملك الكوشى بعانخي شملت مصر وسوريا وفلسطين ولبنان وخاض حروباً طاحنة مع الرومان في تلك المناطق. وفي مصر بدأت الحروب بين الكوشيين والمصريين واشتدت في زمن الأسرة المصرية السادسة والعشرين المعروفة بالصاويين تحديدا وقام الملك الصاوي "بسماتيك" بطرد الكوشيين إلى جنوب مدينة أسوان وكان ذلك في عام 656 ق.م. وهكذا فقدت كوش منطقة أسوان وما حولها إلى يومنا هذا.

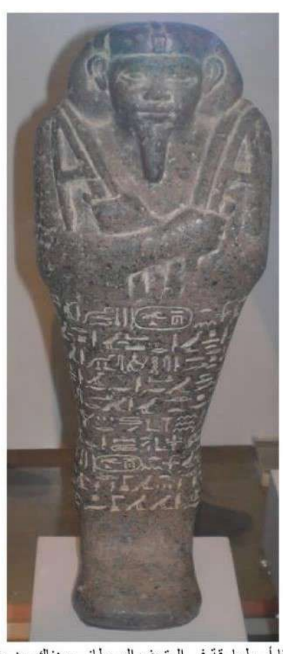
## المحور التاسع: دلالة قصة زواج سيدنا موسى من المرأة الكوشية

ذكرت التوراة أن سيدنا موسى عليه السلام بعد خروجه من مصر تزوج من بلاد كوش، من أسرة لا تنتمي لبني إسرائيل. ووفقاً للذين كتبوا التوراة أنّ هذا الزواج قد أثار احتجاجاً في أسرة سينا موسى (ع) - وأنا أشك في ذلك الإحتجاج لأنَّ أهله يعلمون أنَّه رسول معصوم، ولا يمكن ولا يجوز لهم أن يعترضوا على قراراته في فعل أمر حلال-، وعلى كل فقد ذكرت التوراة أنَّ هارون ومريم قد احتجا على هذا الزواج. ﴿وتَكَلَّمَتْ مَرْيَمُ وَهَارُونُ عَلَى مُوسَى بسنبَب الْمَرْأَة الْكُوشِيَّةِ الَّتِي اتَّخَذَهَا، لأَنَّهُ كَانَ قَدِ اتَّخَذَ امْرَأَةً كُوشِيَّةً. فَقَالاً: هَلْ كَلَّمَ الرَّبُّ مُوسَى وَحْدَهُ؟ أَلَمْ يُكَلِّمْنَا ثَحْنُ أَيْضًا؟ فَسَمِعَ الرَّبِّ. وَأَمَّا الرَّجُلُ مُوسَى فَكَانَ حَلِيمًا جِدًّا أَكْثَرَ مِنْ جَمِيعِ النَّاسِ الَّذِينَ عَلَى وَجْهِ الأَرْضِ. فَقَالَ الرَّبُّ حَالاً لِمُوسنَى وَهَارُونَ وَمَرْيَمَ: اخْرُجُوا أَنْتُمُ الثَّلاَثَةَ إِلَى خَيْمَةِ الاجْتِمَاعِ 187. {فَخَرَجُوا هُمُ الثَّلاَثَةَ. فَنَزَلَ الرَّبُّ فِي عَمُودِ سَحَابِ وَوَقَفَ فِي بَابِ الْخَيْمَةِ، وَدَعَا هَارُونَ وَمَرْيَمَ فَخَرَجَا كِلاَهُمَا. فَقَالَ: اسْمَعَا كَلاَمِي. إنْ كَانَ مِنْكُمْ نَبِيِّ لِلرَّبِّ، فَبِالرُّوْيَا أَسْتَعْلِنُ لَهُ. فِي الْحُلْمِ أُكَلِّمُهُ. وَأَمَّا عَبْدِي مُوسَى فَلَيْسَ هكَذَا، بَلْ هُوَ أَمِينٌ فِي كُلِّ بَيْتِي. فَمَا إِلَى فَمِ وَعَيَانًا أَتَكَلُّمُ مَعَهُ، لاَ بِالْأَلْغَارِ. وَشِبْهُ الرَّبِّ يُعَايِنُ. فَلِمَاذَا لاَ تَخْشَيَانِ أَنْ تَتَكَلَّمَا عَلَى عَبْدى مُوسَى؟ فَحَمِىَ غَضَبُ الرَّبِّ عَلَيْهِمَا وَمَضَى. فَلَمَّا ارْتَفَعَتِ السَّحَابَةُ عَن الْخَيْمَةِ إِذَا مَرْيَمُ بَرْصَاءُ كَالثُّلْجِ. فَالْتَفَتَ هَارُونُ إِلَى مَرْيَمَ وَإِذَا هِيَ بَرْصَاءُ. فَقَالَ هَارُونُ لِمُوسَى: أَسْأَلُكَ يَا سَيَدِي، لاَ تَجْعَلْ عَلَيْنَا الْخَطِيَّةَ الَّتِي حَمِقْتًا وَأَخْطَأْتَا بِهَا. فَلاَ تَكُنْ كَالْمَيْتِ الَّذِي يَكُونُ عِنْدَ خُرُوجِهِ مِنْ رَحِم أُمِّهِ قَدْ أَكِلَ نِصْفُ لَحْمِهِ. فَصَرَحَ مُوسَى إِلَى الرَّبّ

<sup>187</sup> التوراة، سفر العدد، الإصحاح الثاني عشر، النص رقم 4



تمتال يقال إنه نتاكاماني يمثل أحد ملوك دولة مروي



الملك تهراقاً أو طهارقة في المتحف البريطاني وهناك من يظن أنه هو فرعون موسى لأنّه حكم بلاد الأنهار وامتد حكمه حتى البحر الأبيض المتوسط





قلادة من الذهب كتب عليها بالهيرو غليفية تعكس تطور صناعة الذهب في كوش.

وبالرجوع لمقالة فرعون أعلاه، فسنجد أن الحقيقة الجغرافية تقول إنَّ مصر الحالية ليس فيها سوى نهر واحدٌ يأتيها منحدراً من جهة الجبل المقدس المسمى بالبركل، من حدودها الجنوبية حيث تكثر الأنهار والوديان والخيران والعيون، والروافد المائية العديدة

الضّفَادِعَ عَلَى أَرْضِ مِصْرً} 196. ولا شك أن الأسماء قد تغيرت ولكن هذه المجاري المائية تجري من قديم الزمان لم تتغير كثيراً، وفي الحقيقة من يرى أنهار السودان وأوديته وخيرانه تجرى ويمشي على ضفافها وجوانبها يشعر بأنه يمشي على ضفاف ذهب مُذاب وثروةٍ عظيمة! وقدرورد في التوراة: {أن شعب كوش الذي تشق الأنهار أرضه يثير الرعب في العالم ويعتلي جبل صهيون} 197

وقوله: {يا أرض خفيف الأجنحة التي عبر أنهار كوش المرسلة رسلاً في البحر وفي قوارب من البردي على وجه المياه. أذهبوا أيها الرسل السريعون إلى أمة طويلة جرداء إلى شعب مَخُوفِ مذ كان فصاعداً أمة قوة وشدة ودوس قد خرقت الأنهار أرضها. يا جميع سكان المسكونة وقاطني الارض، عندما ترتفع الراية على الجبال تنظرون، وعندما يضرب البوق تسمعون، لأنه هكذا قال لى الرب، أنى أهدأ وانظر في مسكني كالحر الصافي على البقل. كغيم الندى في حر الحصاد. فإنه قبل الحصاد عند تمام الزهر وعندما يضير الزهر حصرماً نضجاً، يقطع القضبان بالمناجل ويزرع يضير الزهر حصرماً نضجاً، يقطع القضبان بالمناجل ويزرع الأفنان ويطرها. تترك معاً لجوارح الجبال ولوحوش الأرض، في ذلك فتصيف عليها الجوارح وتشتهى عليها وحوش الأرض. في ذلك اليوم تُقدَم هدية لرب الجنود من شعب طويل أجرد وشعب مُخوف منذ كان فصاعداً، من أمة ذات قوة وشدة ودوس، قد خرقت الأنهار أرضها، إلى موضع إسم رب الجنود جبل صهيون} 198

ولغرض التحقق من مقالة فرعون نذكر كثرة وعظمة الأنهار والخيرات التي افتخر بها أمام سيدنا موسى عليه السلام، ومن تلك الخيرات والآلاء الربانية التي حبا الله تعالى بها السودان هي الآتي:

196 التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الثامن، النص رقم 5

<sup>197</sup> التوراة، سفر أشيعيا، اصحاح الثامن عشر، النص رقم 7

<sup>198</sup> التوراة، سفر أشيعيا، الإصحاح الثامن عشر، النص رقم 7

#### الأنهار الدائمة والموسمية في أرض كوش:

- النيل العظيم ويمتد من توتي وحتى الحدود الشمالية لمصر.
  - 2- النيل الأزرق من الحدود الحبشية وحتى الخرطوم.
  - النيل الأبيض من حدود جنوب السودان وحتى الخرطوم.
    - 4- الأتبراوي من الحدود الحبشية وحتى عطبرة.
      - 5- نهر السوباط في ولاية النيل الأبيض.
        - 6- نهر ستيت في و لاية كسلا.
          - 7- نهر الرهد في ولاية سنار.
          - 8- نهر الدندر في ولاية سنار
    - 9- خور طوكر في ولاية البحر الأحمر (موسمي)
      - 10-بحر البا سلام
      - 11-نهر ديديسيا الذي يغذي النيل الأزرق
        - 12-نهر دابوس الذي يغذي النيل الأزق
          - 13-نهر القاش في ولاية كسلا.
            - 14-نهر عديرة
      - 15-بحر العرب في الحدود مع دولة الجنوب

#### الأودية االجافة:

تتجمع في هذه المجاري الموسمية وفي أودية السهول الوسطى من أرض كوش وعددها أكثر من ستين وادياً وكميتها السنوية من المياه حوالي 6.7 مليار متر مكعب ونذكر منها على سبيل المثال لا الحصر الأودية الأتية.

- 1- وادي المقدم ويصب في النيل
- 2- وادي الملك ويصب في النيل
- 3- وادي هور في ولاية غرب دارفور وكان قديماً يصب في نهر النيل
  - 4- وادي أزوم في دارفور

- 5- وادي السليك
- 6- وادي أيو جداد
- 7- وادي السقاي
- 8- وادي الميجا

# الخيران التي تحمل مياه السيول للنيل العظيم في الخريف وعددها لا يحصى ونذكر منها للمثال لا الحصر الخيران الآتية:

- 1- خور العروس في ولاية نهر النيل
- 2- خور العوتيب في ولاية نهر النيل
  - 3- خور عمر في امدرمان
  - 4- خور ابو عنجة في امدرمان
  - 5- خور شمبات في أم درمان
- 6- خور ويندي في ولاية البحر الأحمر
- 7- خور النقيب في والاية البحر الأحمر
  - 8- خور قرقر بكسلا
  - 9- خور ممان بكسلا
- 10-خور عرب في ولاية البحر الأحمر
- 11-خور أربعات في ولاية البحر الأحمر
  - 12-خور كاورة بدارفور
  - 13-خور سرف عُمرة بدارفور
    - 14-خور الرويان بالبطانة
    - 15-خور العطشان بالبطانة
      - 16-خور الصفية بالبطانة
  - 17-خور ابو حبل في ولاية دارفور
  - 18-خور بركة في ولاية البحر الأحمر

قديمًا)، فإنها تتسع اتساعًا كبيرًا جنوب عطبرة لتشمل أرض البطانة الواقعة بين نهر عطبرة ونهر النيل والنيل الأزرق، وكذلك أرض الجزيرة بين النيلين الأزرق والأبيض، وغرب نهر النيل والنيل الأبيض. وتعد أرض البطانة مركز الثقل لكوش، فقد اشتهرت في كتب اليونان والرومان المعاصرة للفترة المروية لكوش باسم "جزيرة مروي" ذلك لأنَّ إحاطتها بالأنهار المذكورة من ثلاث جهات جعلت منها شبه جزيرة، وقُرنت البطانة بمروي لوقوع مدينة مروي عاصمة كوش آنذاك على الضفة الشرقية لنهر النيل على بعد نحو كلا كم شمال الخرطوم. هذا ملخص للخيرات التي افتخر بها فرعون على موسى عليه السلام.

# هل وعد الله تعالى بحفظ جثة فرعون إلى يوم القيامة؟





صورة لمومياء رمسيس الثاني المتهم بأنه فرعون موسى بسبب وجود ملح في جثته!

بالرغم من رفض كثيرٍ من علماء الاثار في مصر وخارجها فكرة أنَّ رمسيس الثاني هو فرعون موسى الا أنَّ هناك كثيرٌ من الرأسماليين المستثمرين في مجال السياحة يصرون ويروجون لمقولة العالم الفرنسي موريس بوكاي الذي قام بفحص وترميم جثة رمسيس الثاني ومعالجة أثر التعفن فيها في فرنسا عام 1970. فقد ادعى بوكاي وأشاع في الإعلام الغربي أنَّ فرعون موسى هو رمسيس الثاني! وقال إنَّ سبب اعتقاده ذلك هو اكتشاف نسبة عالية من الملح في جثته مما يثبت أنَّ الرجل قد مات غرقاً مع أن نتيجة الفحص المعملية قد نفت ذلك تماماً! ويستكمل بوكاي كلامه الفرأن الكريم قد تحدث عن امر غرق فرعون في البحر الاحمر القرأن الكريم قد تحدث عن امر غرق فرعون في البحر الاحمر وأنَّ الله قد اخرج جسم فرعون لكي يكون ايةً لمن بعده! وتستمر وأنَّ الشاذجة السخيفة لتقول إنَّ بوكاي قد اسلم في نهاية الامر نتيجة هذا الإكتشاف! وهذه كلها خرافات وأكاذيب لا أساس لها ولا أعتقد أن قصة الغرق التي حكاها سفر الخروج في الإصحاح الرابع

عشر في الآيات 126-131 كانت خافية على بوكاي.. فالرجل كان طبيباً فرنسياً يهودياً وكان جزءً من مؤامرة كشفها د. مصطفى محمود وآخرون في برامج تلفزيونية ما زالت محفوظة على "اليوتيوب" على شبكة الإنترنت فاليرجع إليها من يطلب الإستزادة في أمر هذا الرجل المريب وقصته. (أبحث في اليتيوب عن هذا العنوان "موريس بوكاى وقصة إسلامه الخرافية/خرافات وأكاذيب") والمؤامرة ببساطة تهدف لربط بني إسرائيل برمسيس الثاني ليتمكنوا من إقناع العالم أنَّهم هم الذين بنوا الهرم الأكبر وغيره من الأثار بتسخير واضطهاد من رمسيس الثاني الذي هو فرعون موسى حسب زعم بوكاي. ولو كان القوم بالفعل بناة حضارة لتركوا أثراً واحدا في الأرض المقدسة وما حولها بعد أن حكموها 70 عاماً. ورمسيس الثاني لم يثبت أنّه مات غرقاً واسمه ر مسيس وليس فر عون. ولو حلل موريس بوكاي عدداً من الموميات الأخر فسيجد نفس الكمية من الملح بنفس النسبة لأنها ببساطة جزء من مكون الحنوط الذي حنِّطت به تلك الجثث فهل ماتوا كلهم غرقاً؟!.

إِنّنا في الواقع المعاش نحمل في أذهاننا كثيراً من الأوهام ونبني عليها كثيراً من الأحكام على أرض الواقع، وعندما نَعرض ما نحمل من مسلَّمات على كتاب الله تعالى تتبين لنا هشاشة وحقيقة تلك المسلَّمات فتصبح هباءً منثوراً. عندما أَدْرَكَ فرعونَ ٱلْغَرَقُ وقَالَ: {آمَنتُ أَنَّهُ لاَ إِلِلهَ إِلاَّ ٱلَّذِي آمَنتُ بِهِ بَنوا إسْرَائِيلَ} قال له الله تعالى {آلانَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ} {فَالْيَوْمَ نُنَجِيكَ بِبَدَئِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيَةً وَإِنَّ كَثِيراً مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ} {فَاتِنَا لَغَافِلُونَ} 199.

اتفق المفسرون جمعياً على أنّ سبب إنقاذ فرعون بجسده بعد غرقه في نهر النيل "اليم" ليكون آيةً لقومه الذين لم يشملهم الغرق، أو ليكون تأكيداً لغرقه لمن شك في غرقه من بني إسرائيل. بمعنى

<sup>99 - 90</sup> القرآن الكريم، سورة يونس، آيات 90 - 92

أنّ الله جعل جثته دليلاً على هلاكه، فأخرجه لهم آيةً ليشاهدوه ميتاً ويشهدوا بأنفسهم على عجزه وذله وكذبه من بعد كل تلك العظمة التي كان يدعيها ويرونها في سلوكه وجبروته. ومن الملاحظ أن الله لم يقل: {نُنجِيك} فقط وذلك حتى لا يتوهم الناس أنّه لم يغرق، وإنّما قال {نُنجِيك ببدنك}، والمعنى ننجِي بدنك من هجمة الأسماك والتماسيح وتلاطم الأمواج العنيفة التي تجر الجثة للأسفل وغيرها من العوامل المؤثرة، ونلفظ بدنك في العراء سالماً لتكون آيةً لقومك من جهة، وأيضاً آية لقوم موسى على قدرة الله تعالى فيك وفي الطغاة من أمثالك.

وهنا نسجل ملاحظة مهمة وهي أنّ الله تعالى قال: {لِمَنْ خَلْفَكَ آية} ولم يقل {للعالمين آية} ولا {للناس آية} ولا {لمن بعدك آية} ولا {لمن خَلْفَكَ (بسكون اللام)، والخلف ولا {لمن خَلْفَكَ (بسكون اللام)، والخلف في اللغة هو الوراء، والخَلْف (بفتح اللام) هو الذي يأتي بعد السلف (أي الأموات). ومعنى الآية نجعلك آية لمن تركتهم وراء ظهرك أحياء من قومك الذين لم يشملهم الغرق لتكون آية لهم أنّك لست ربهم الأعلى، فربهم الأعلى الذي هو أغرقك وجُندُك.

والآية كما هو واضح كانت آية مشاهدة لقوم فرعون الذين أطاعوه، وآية سماع لحكام مصر الذين يأتون من بعده، فبعد هلاك فرعون أراد الله تعالى أن يرسل رسالة تحذيرية واضحة لقومه ولقوم موسى على السواء لعلهم يهتدون. وليس في الآية أيّ نوع من الرحمة بفرعون بل فيها مزيد من الإهانة له باظهار ضعفه وكذبه على قومه. ولا توجد في الآية أيّ إشارة لحفظ جسده إلى يوم القيامة ليكون عبرة للعالمين كما شاع بين عامة الناس. فقد حفظ الله تعالى بدنه لفترة قليلة من الزمن حتى يتأكد قومه الذين تركهم خلفه أنه هو، وبعد أن تأكدوا من شخصه دفنوه ولا أحد يدرى يقيناً أين قبر فرعون، ولا أحد يدري هل تم تحنيطه أم دفن من غير تحنيط! وفي الحقيقة مسألة تحنيطه مشكوك فيها بشدة لأنَّ الغرق يفسد جلد الحقيقة مسألة تحنيطه مشكوك فيها بشدة لأنَّ الغرق يفسد جلد

الإنسان وبطنه وبالتالي تصبح قابليته للتحنيط معدومة أو ضعيفة من الاحية العلمية حتى ولو وُجِد سالم الأعضاء. وإذا افترضنا جدلاً أن فرعون غرق في البحر الأحممر ووجد جسده على ساحل البحر فهل تم نقله من ساحل البحر لمنطقته الأصل ليتم تحنيطه أم حنط في مكانه وقد أخذوا معهم حنوطهم كنوع من الجاهزية؟! وهل يعقل أن تنقل جثة غريق غير محنطة من ساحل البحر لضفاف النيل ليتم تحنيطها هناك من غير أن يصيبها التعفن في الطريق؟ وإذا كان الكل يحنط وتحفظ جثته فأين المعجزة إذن وقد تساوى الجميع في الحفظ؟

في الحقيقة لا أحد يعلم يقيناً متى بدأت فكرة التحنيط أصلاً، هل بدأت قبل فرعون أم جاءت بعده? والمنطق يقول إذا كانت الفكرة موجودة ومعروفة في المنطقة فقد مات سيدنا موسى (ع) بعد أربعين سنة من حادثة الغرق، فلماذا لم يحنطه اليهود وهو نبيهم الأعظم وقد مات بين أيديهم؟ ولماذا لم يحنطوا أي نبيّ من أنبيائهم أو عظيم من عظمائهم؟ فإذن فكرة التحنيط نفسها مكان نظر ومراجعة، فمن المرجح أن فكرة التحنيط قد ظهرت بعد هلاك فرعون الذي جعله الله تعالى آية لقومه خاصة عن طريق المعاينة وآية للأمم اللاحقة إلى يوم القيامة عن طريق السماع وإختفاء الملك والأثر.

والمنطق يقول لو أنَّ الله تعالى أراد أن يجعله آيةً لكل الخلق إلى يوم الدين لجعله معروفاً لا خلاف عليه، لأنَّ الآية هي العلامة الواضحة التي لا خلاف عليها، وإن كان لا خلاف عليه لرأته الأمم السابقة من قبلنا وعلى رأسهم الأنبياء والرسل، ولكتب عنه الكتاب وعلماء التاريخ من جميع الأمم. ولكن الأمم السابقة لم تره، وأقرب نبي لعصره هو عيسى عليه السلام لم يره، فحق لنا أن نشك في هذه "المومياءآت" الكثيرة المحنطة التي يدعي المصريون أنّ إحداها هي فرعون الطاغية ويتكسبون من ورائه مليارات الدولارات كل عام!!

فمن ياترى هو فرعون الذي تحدث عنه القرآن الكريم؟ وهل كان مصرياً أم من جنسية أخرى؟ ولماذا شغل فكر العالمين عبر التاريخ وذكره الله تعالى في كتابه العزيز 74 مرة؟ وهل ذكره بلقبه 74 مرة أم ذكره باسمه الحقيقي 74 مرة؟ وماذا كان يقصد من قوله: {وَنَادَىٰ فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ قَالَ يُقَوْمِ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَاذِهِ آلأَنْهَارُ تَجْرِي مِن تَحْتِى أَفَلاَ تُبْصِرُونَ }200

في البدء نقول إن "فرعون" لم يكن لقباً لحكام مصر كما تعتقد العامة بسبب الترويج الإعلامي المصري المدروس والممنهج، وإنَّما هو اسم حقيقي لشخص حكم مصر بجبروت وعنف شديد مما جعل الناس يطلقون اسمه على كل حاكم طاغية متجبر. والشخص الذي غرق في اليم هو نفس الملك الذي أرسل الله تعالى له سيدنا موسى (ع) في بداية الأمر، فلما أبي وتجبر أخذه الله أخذ عزيز مقتدر فأغرقه وجنوده أجمعين، فهو إذن بطل القصة من أولها إلى آخرها. ولقد ورد ذكره في القرآن الكريم 74 مرة!! ولا يعقل أن يذكر 74 مرة بلقيه فقط لأنَّ في ذلك تعظيم له وأيّ تعظيم! واللقب عادة يكون مقروناً بالإسم الحقيقي للملك، فإذن فرعون هو اسم حقيقي وليس لقباً ملكياً لأنه جاء مفرداً، وإذا تدبرنا القرآن الكريم والتوراة سنجد هذا واضحاً في خطاب الله تعالى لموسى وهارون- عليهما الصلاة والسلام- حيث أمرهم قائلاً: "فَأْتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولاً إِنَّا رَسُولُ رَبّ ٱلْعَالَمِينَ" ففر عون هنا ليس اسماً مجهولاً بحيث إذا ذهبا لأي حاكم من الحكام يكون الغرض قد تحقق! كلا ما الأمر هكذا، إنَّما ارسلا لملك اسمه فرعون بالتحديد. وفي قصة السحرة قال الله تعالى: {فَلَمَّا جَآءَ ٱلسَّحَرَةُ قَالُواْ لِفِرْعَوْنَ أَإِنَّ لَنَا لأَجْراً إِن كُنَّا نَحْنُ ٱلْغَالِبِينَ} فهل يعقل أن يكون اسم فرعون هنا لملكِ طاغيةِ مجهول أو لقباً لملك مجهول؟ أم انَّه اسمٌ حقيقيّ للملك آنذاك وليس لقباً له. وأقوى الأدلة هو قوله تعالى: {وَقَارُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَلَقَدُ

<sup>200</sup> القرآن الكريم سورة الزخرف، آية 51

لوظيفة، وعلى الباحثين الآخرين المتخصصين في علم اللغات إثبات الأصل اللغوي لهذا الإسم.

ويمكن للقارئ الكريم أن يراجع مقال الدكتور عمرو عبد العزيز منير في الملاحق ففيه من المعلومات ما يكفي لدحض فرية أن فرعون كان مصرياً. وفي الحقيقة حتى الذين قالوا بمصريته وقالوا إنّ "فرعون" لقب لملوك مصر القدماء وليس اسماً لشخص بعينه، تخبطوا في القول وانحصر كلامهم في خمس شخصيات يظنون أنّ فرعون واحداً منها، والتحقيق يقول ليس من هذه الشخصيات شخصية واحدة تنطبق عليها صفات فرعون السلوكية والأخلاقية والأسرية، وليس من بين هذه الشخصيات الخمس ولاغيرها من وجدت الدراسات الحفرية أن اسمه وجد مسبوقاً بكلمة "فرعون" كدلالة على التعظيم، وتوصيف لوظيفته حتى نقتنع بأنّ كلمة "فرعون" هي توصيفاً لوظيفة ولقباً ملكياً وليس اسماً لعلم بعينه. والشخصيات الخمس التي سوقها المصريون للعالم هي:

1- أحمس الأول: وقد تزوج أحمس الأول من الملكة أحمسنفرتاتي والتي ألّهها وعبدها المصريون القدماء حسب معتقداتهم.
وزوجة فرعون آسيا التي ذكرها القرآن لم تكن تُعبد بل كانت من
عباد الله الصالحين الذين يعبدون الله وحده، وبالتالي لا يمكن أن
يكون أحمس الأول هو فرعون لأنَّ زوجته ليست هي آسيا.
وبالإضافة لذلك فقد لعبت نفرتاتي دورًا بارزًا في المعركة التي
انتهت بطرد الغزاة الهكسوس من مصر وكانت أول امرأة في
التاريخ تتقلد منصب قيادة فرقة عسكرية كاملة، وقاتلت بكفاءة شديدة
التاريخ تتقلد منصب قيادة فرقة عسكرية كاملة، وقاتلت بكفاءة شديدة
فرعون التي ذكرها القرآن الكريم. فالسيدة آسيا رضي الله عنها لم
وخاضت الحروب، ولهذا لا يمكن أن يكون زوجها أحمس الأول هو
فرعون. وفي خبر آسيا يقول ابن الأثير في الكامل في التاريخ "

وكانت آسية امرأة فرعون من بني إسرائيل، وقيل: كانت من غيرهم، وكانت مؤمنة تكتم إيمانها، فلما قُتِلت الماشطة رأت آسية الملائكة تعرج بروحها، كشف الله عن بصيرتها، وكانت تنظر إليها (الى الملائكة) وهي (أي آسيا) تُعذب، فلما رأت الملائكة قوي إيمانها وازدادت يقينا وتصديقاً لموسى، فبينما هي كذلك إذ دخل عليها فرعون فأخبر ها خبر الماشطة. قالت له آسية: الويل لك! ما أجر أك على الله، فقال لها: لعلك اعتراك الجنون الذي اعترى الماشطة؟ فقالت: ما بي جنون، ولكني آمنت بالله تعالى ربي وربك ورب العالمين. فدعا فرعون أمها، وقال لها: إن ابنتك قد أصابها ما أصاب الماشطة فأقسم لتذوقن الموت أو لتكفرن بإله موسى. فخلت بها أمها، وأرادتها على موافقة فرعون، فأبت وقالت: أما أن أكفر بالله فلا والله! فأمر فر عون حتى مدت بين يديه أربعة أوتاد وعذبت حتى ماتت، فلما عاينت الموت قالت: {رب ابن لي عندك بيتا في الجنة ونجنى من فرعون وعمله ونجنى من القوم الظالمين} . فكشف الله عن بصيرتها فرأت الملائكة وما أعد لها من الكرامة، فضحكت فقال فرعون: انظروا إلى الجنون الذي بها! تضحك وهي في العذاب! ثم ماتت" (ج 1: ص 162).

- 2- تحتمس الثاني: وزوجته هي الملكة حتشبتوت التي مارست الحكم فعلاً وكما ذكرنا سابقا أنّ آسيا زوجة فرعون لم تكن ملكة وبالتالي لا يمكن أن يكون تحتمس الثاني هو فرعون.
- 2- تحتمس الثالث: فقد عرف هذا الفرعون بالذات بالتواضع وحسن الخلق خلافاً لفرعون موسى الطاغية المتجبر وبالتالي لا يمكن أن يكون تحتمس الثالث هو فرعون موسى لأنه لم يقل أنا ربكم الأعلى ولم يكن جباراً في الأرض. قال تعالى يصف تجبر فرعون وأخلاقه: {إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلاَ فِي ٱلأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعاً يَسنتَضْعِفُ طَآئِفَةً مِّنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَآءَهُمْ وَيَسنتَحْيِي نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ يَسنَعُمُ فِي نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ

ٱلْمُفْسِدِينَ}، فهل تحتمس الثالث الذي عرف بحسن الخلق هو فرعون الذي وصفته الآية بسوء الخلق؟!!

4- توت عنخ آمون: كانت فترة حكمه قصيرة (10 سنوات) وكان توت عنخ آمون يؤمن برب السموات والأرض، وقد مات بالملاريا أو بسبب كسر وهو في عز شبابه لم يبلغ العشرين من العمر 202، وعليه لا يمكن أن يكون هو فرعون موسى لسببين: أولهما هو أنّ موسى (ع) خرج من مصر لمدين لمدة عشرة سنوات وهو ابن اربعين عاماً، وكان فرعون حاكما قبل ولادة موسى وبعده فإذن كانت فترة حكمه طويلة جداً. ثانياً، كان فرعون موسى كافراً برب السموات والأرض وأمر هامان أن يبنى له صرحاً ليطلع على إله موسى فنادى: {يا همان أبن لي صرحاً لأطلع على إله موسى}.

5- رمسيس الثاني: هو أهم وأقوى ملوك مصر وأكثر ملك قام ببناء عدد كبيرٍ من الإهرامات والآثار، وآثاره ما زالت باقية إلى يومنا هذا، وبالتالي لا يمكن أن يكون هو فرعون لعدة أسباب أولها الإسم، فالرجل اسمه رمسيس وليس فرعون، وثانياً إنّ الله تعالى ذكر في محكم تنزيله أنّه دمر آثار فرعون موسى وآثار رمسيس ما زالت باقية. ثالثاً لقد فحصت مومياء رمسيس الثاني في الثمانينات من القرن العشرين بفرنسا وثبت علمياً انه لم يمت غرقاً، رابعاً لرمسيس من الزوجات الكثير والمشهورة منهم نفرتارى وسيرتها بعيدة كل البعد عن سيرة اسيا عليها السلام وبالتالي لا يمكن أن يكون هو المقصود. خامساً، لرمسيس من الأبناء الكثير وليس لفرعون ابن كما ذكر القرآن الكريم. سادساً، لم تثبت الحفريات أن الممه وجد مسبوقاً بكلمة "فرعون" حتى نقتنع أنه فرعون موسى.

وخلاصة القول: كيف يعقل أن نقول إنَّ الله تعالى أراد لجسد فرعون أن يكون آية للعالمين والناسُ غير متأكدين من شخصه أصلاً؟ وكيف يكون جسد الرجل آية للعالمين وجزءٌ كبيرٌ من هؤلاء

<sup>202</sup> صفحة الباحثون المصريون على شبكة الإنترنت egyres.com

العالمين قد قضى نحبهم ولم يروه رأي العين، وبالتالي لم يقفوا على تلك الآية التي تستهدفهم في الأساس؟ وبالرغم من رفض كثير من علماء الاثار في مصر وغيرها بالاعتراف بان رمسيس الثاني هو فرعون الا ان هناك من يحاول تسويقه كما ذكرنا لمكاسب مادية بحتة، وحجتهم المضحكة هي أن مومياء رمسيس الثاني قد وُجد عليها آثار ملح مما يدل-في ظنهم- على غرقه في البحر الأحمر ونسوا أن القرآن قال صراحة أنه أغرق في "اليم" أيّ نهر النيل حيث المياه العذبة، كما نسوا أن الملح هو أحد المواد التي يتم بها التحنيط ومادة الملح جزء من نبات العطرون الذي يستخدم كمادة أساسية في التحنيط.

للأسف لقد بيع لنا الترام في وسط الزحام واشتريناه بكل غباء! وحتى يطمئن قلب القاريء لما نقول، نسرد إليه بعض أقوال المفسرين الذين سبقوا اكتشاف جثث الفراعنة ليتفحصها جيداً ليخرج لنا قول مفسير واحدٍ يقول في تفسيره إنَّ الله حفظ جسد فرعون إلى يوم القيامة! وها هي تفاسير هم لمعنى قوله تعالى: {لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيةً} وتفسير هم لمقصود كلمة "آية" وقالوا إنها آية سماع للأمم اللاحقة وآية مشاهدة لقومه ولمن حضر لحظة الغرق.

#### تفاسير الفترة الزمنية التي سبقت اكتشاف المومياءآت:

- قال الامام الطبري: "حدثنا محمد بن عبد الأعلى، قال: ثنا محمد بن ثور، عن معمر، عن قتادة: {لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيَةً} قال: لما أغرق الله فرعون لم تصدق طائفة من الناس بذلك، فأخرجه الله آية وعظة."
- قال الإمام البيضاوي: "{لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ ءايَةً} لمن وراءك علامة وهم بنو إسرائيل إذ كان في نفوسهم من عظمته ما خيل اليهم أنه لا يهلك، حتى كذبوا موسى عليه السلام حين أخبرهم بغرقة إلى أن عاينوه مطرحاً على ممرهم من الساحل، أو لمن يأتي

- قال الإمام الرازي: " وأما قوله: {لتَكُونَ لِمَنْ خَلْفُكَ ءايَةً} فقيه وجوه: الأول: أن قوماً ممن اعتقدوا فيه الإلهية لما لم يشاهدوا غرقه كذبوا بذلك وزعموا أن مثله لا يموت، فأظهر الله تعالى أمره بأن أخرجه من الماء بصورته حتى شاهدوه وزالت الشبهة عن قلوبهم. وقيل كان مطرحه على ممر بني إسرائيل. الثاني: لا يبعد أنه تعالى أراد أن يشاهده الخلق على ذلك الذل والمهانة بعد ما سمعوا منه قوله {أَنَا رَبُّكُمُ الأَعْلَىٰ}، (لنازعات: 24) ليكون ذلك زجراً للخلق عن مثل طريقته، ويعرفوا أنه كان بالأمس في نهاية الجلالة والعظمة ثم آل أمره إلى ما يرون. الثالث: قرأ بعضهم {لمَنْ خَلَقُكَ} بالقاف أي لتكون لخالقك آية كسائر آياته. الرابع: أنه تعالى لما أغرقه مع جميع قومه ثم إنه تعالى ما أخرج أحداً منهم من قعر البحر، بل خصه بالإخراج كان تخصيصه بهذه الحالة العجيبة دالأ على كمال قدرة الله تعالى وعلى صدق موسى عليه السلام في عليه السلام في النبوة."

- قال الإمام الألوسي: "{لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيةً} أي لتكون لمن يأتي بعدك من الأمم إذا سمعوا حال أمرك ممن شاهد حالك وما عراك عبرة ونكالاً من الطغيان أو حجة تدلهم على أن الإنسان وإن بلغ الغاية القصوى من عظم الشأن وعلو الكبرياء وقوة السلطان فهو مملوك مقهور بعيد عن مظان الألوهية والربوبية، وقيل: المراد بمن خلفه من بقي بعده من بني إسرائيل فهو مملوك مقهور بعيد عن مظان الألوهية والربوبية، وقيل: المراد بمن خلفه من بقي بعده من بني إسرائيل أي لتكون لهم علامة على صدق موسى عليه السلام إذ بني إسرائيل أي لتكون لهم علامة على صدق موسى عليه السلام إذ كان في نفوسهم من عظمته ما خيل إليهم أنه لا يهلك فكذبوا لذلك خبر موسى عليه السلام بهلاكه حتى عاينوه على ممرهم من الساحل أحمر قصيراً كأنه ثور وروي هذا عن مجاهد.

تفاسير الفترة الزمنية التي عاصرت اكتشاف المومياءآت في عام 1898:

- قال الشهيد سيد قطب: " {فاليوم ننجيك ببدنك} لا تأكله الأسماك، ولا يذهب منكراً مع التيار لا يُعرف للناس. ذلك ليدرك من وراءك من الجماهير كيف كان مصيرك {لتكون لمن خلفك آية} يتعظون بها ويعتبرون، ويرون عاقبة التصدي لقوة الله ووعيده بالتكذيب "
- قال الشيخ الشعراوي: " {فَٱلْيَوْمَ نُنَجِيكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيةً..} [يونس: 92. وبالله، لو لم يأمر الحق البحر بأن يلفظ جثمان فرعون، أما كان من الجائز أن يقولوا: إنه إله، وإنه سيرجع مرة أخرى؟ ولكن الحق سبحانه قد شاء أن يلفظ البحر جثمانه كما يلفظ جيفة أي حيوان غارق؛ حتى لا يكون هناك شك في أن هذا الفرعون قد غرق، وحتى ينظر من بقي من قومه إلى حقيقته، فيعرفوا أنه مجرد بشر، ويصبح عبرة للجميع، بعد أن كان جباراً مسرفاً طاغية يقول لهم: {مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ عَيْرِي} (القصص: 38).
- قال الشيخ طاهر ابن عاشور في تفسيره المسمى بالتحرير والتنوير: "و {لمن خلفك} أي من وراءك. والوراء: هنا مستعمل في معنى المتأخر والباقي، أي من ليسوا معك. والمراد بهم من يخلفه من الفراعنة ومن معهم من الكهنة والوزراء، أي لتكون ذاته آية على أن الله غالب من أشركوا به، وأن الله أعظم وأقهر من فرعون وآلهته في اعتقاد القبط، إذ يرون فرعون الإله عندهم طريحاً على شاطيء البحر غريقاً. فتلك ميتة لا يستطيعون معها الدجل بأنه رفع إلى السماء، أو أنه لم يزل يتابع بني إسرائيل، أو نحو ذلك من التكاذيب لأنهم كانوا يزعمون أن فرعون لا يُغلب، وأن الفراعنة لايموتون إنما ينقلون إلى دار الخلود. ولذلك كانوا يموهون على الناس فيبنون له البيوت في الأهرام ويودعون بها لباسه وطعامه ورياشه وأنفس الأشياء عنده، فموته بالغرق وهو يُتبع أعداءه ميتة لا تُووّلُ بشيء من ذلك، فلذلك جعل كونه آية لمن خلفه علة

لإخراجه من غمرة الماء ميتاً كاملاً، فهم مضطرون إلى الاعتراف بأنه غرق إذا نظروا في تلك الأية." ويقول أيضاً: "قال ابن جُريج: كان فرعون هذا قصيراً أحمر فلا نشك في أن منقطاح الثاني مات غريقاً في البحر، وأنه خرجت جثته بعد الغرق فدُفن في وادي الملوك في صعيد مصر. ووجود قبر له فذكر المنقبون عن الأثار أنه وجد قبرُه هناك، وذلك يوميء إلى قوله تعالى: {فاليومَ نُنَجَيك ببدنك لتكونَ لمن خلفك آية}. إن صح بوجه محقق، لا ينافي أن يكون مات غريقاً،" وقال أي من دقائق القرآن قوله تعالى: {فاليوم نُنجيك ببدنك لتكون لمن خلفك آية} وهي عبارة لم يأت مثلها فيما نُنجيك ببدنك لتكون لمن خلفك آية} وهي عبارة لم يأت مثلها فيما كتب من أخبار فرعون، وإنها لمن الإعجاز العلمي في القرآن إذ كانت الأية منطبقة على الواقع التاريخي. والظاهر أن الأمواج ألقت خرجوا يتقصون آثاره ممن بقُوا بعده بمدينة مصر لما استبطأوا خرجوا يتقصون آثاره ممن بقُوا بعده بمدينة مصر لما استبطأوا ...

- قال الشيخ محمد سيد طنطاوي في تفسيره المسمى بالتفسير الوسيط: "قوله سبحانه وتعالى: {فَالْيَوْمَ نُنَجِيكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيَةً..} إننا اليوم بعد أن حل بك الموت، نلقى بجسمك الذي خلا من الروح على مكان مرتفع من الأرض لتكون عبرة وعظة للأحياء الذين يعيشون من بعدك سواء أكانوا من بنى إسرائيل أم من غيرهم، حتى يعرف الجميع بالمشاهدة أو الإخبار، سوء عاقبة المكذبين، وأن الألوهية لا تكون إلا لله الواحد الأحد، الفرد الصمد."

والخلاصة هي أن كل التفاسير التي كُتبت قبل اكتشاف جثث الفراعنة، وكذلك التفاسير التي عاصرت الإكتشافات الحديثة لم تقل بحفظ جثة فرعون كآية مشاهدة عدا ما قاله الشيخان ابن عاشور التونسي وطنطاوي المصري في تفسيريهما ولم يقطعا الرأي في قولهما. وعليه يكون الرأي النهائي في المسألة أنّ جثة فرعون لم

تُحنَّط أصلاً، وقد دُفنت في مكانٍ ما لا يعلمه إلا الله تعالى، ولعل قوله تعالى: {ودمرنا ما كان يصنع فرعون وقومه وما كانوا يعرشون} تثبت أن ليس لفرعون أثر، والعقل يقول لو كان الله قد حفظ جثته للعالمين فالأنبياء والرسل والعلماء والمؤرخون من العالمين بلا خلاف وهم أحق العالمين بالمشاهدة ، بل هم من أوعى وأهم طبقات العالمين، ومع ذلك لم يثبت عن نبي ولا رسولٍ ولا صحابي ولا عالم ولا مؤرخ واحد جاء من بعد فرعون وادعى أنه رأى جثة فرعون إلا ما أشاعه الطبيب الفرنسي موريس بوكاي واتبعه بعض علماء الأثار في النصف الثاني للقرن العشرين وصدقهم للأسف الشيخان الجليلان المفسران للقرآن الكريم ابن عاشور وطنطاوي!.

## ملخص للخروج حسب رواية اليهود

#### مكان التجمع مقابل فم الحيروث

{وَقَالَ الرَّبُ لِمُوسَى: قُلْ لِبَنِي إِسْرَائِيلَ أَنْ يَرْجِعُوا وَيَتَجَمَّعُوا مُقَابِلَ فَمِ الْحِيرُوثِ بَيْنَ مَجْدَلَ وَالْبَحْرِ أَمَامَ بَعْلَ صَفُونَ مُبَاشَرَةً تُخَيِّمُونَ عِنْدَ الْبَحْرِ، قَفَيَظُنُّ فِرْعَوْنُ أَنَّكُمْ هَائِمُونَ فِي الأَرْضِ عَلَى عَيْرٍ هُدى، وَقَدِ اسْتَغْلَقَتْ عَلَيْكُمُ الصَّحْرَاءُ، فَأَقَسِي قَلْبَ فِرْعَوْنَ حَتَّى عَيْرٍ هُدى، وَقَدِ اسْتَغْلَقَتْ عَلَيْكُمُ الصَّحْرَاءُ، فَأَقَسِي قَلْبَ فِرْعَوْنَ حَتَّى يَسْعَى وَرَاءَكُمْ فَأَتَعَظَمُ آنَئِذٍ (بِالقَضَاءِ) عَلَى فِرْعَوْنَ وَعَلَى جَيْشِهِ، وَيَعْرِفُ الْمِصْرِيُّونَ أَنِي أَنَا الرَّبُ وَهَكَذَا فَعَلَ الْإسْرَائِيلِيُّون} 203

#### فرعون يطارد بني إسرائيل

لَوَقِيلَ لِمَكِ مِصْرَ: هُوذَا الشَّعْبُ قَدْ هَرَبَ. فَتَحَوَّلَ قَلْبُ فِرْ عَوْنَ وَقُلُوبُ حَاشِيَتِهِ ضِدَّهُمْ، وَقَالُوا: «مَاذَا دَهَانَا حَتَّى أَطْلَقْنَا إِسْرَائِيلَ مِنْ خِدْمَتِنَا؟ فَأَعَدَّ مِرْكَبَتَهُ وَاصْطَحَبَ جَيْشَهُ مَعَهُ، فَأَعَدَّ سِتَّ مِنَةِ مَرْكَبَةٍ خِدْمَتِنَا؟ فَأَعَدَّ مِرْكَبَتِهُ وَاصْطَحَبَ جَيْشَهُ مَعَهُ، فَأَعَدَّ سِتَّ مِنَةِ مَرْكَبَةٍ وَسَائِرَ مَرْكَبَاتٍ مِصْرَ، وَحَمَلَ عَلَيْهَا قَادَةَ سِلاَحِ الْمَرْكَبَاتِ. وَقَسَّى الرَّبُ قَلْبَ فِرْعَوْنَ مَلِكِ مِصْرَ، فَطَارَدَ بَنِي إِسْرَائِيلَ الَّذِينَ غَادَرُوا الرَّبُ قَلْبَ فِرْعَوْنَ مَلِكِ مِصْرَ، فَطَارَدَ بَنِي إِسْرَائِيلَ الَّذِينَ غَادَرُوا مِصِّرَ بِقُدْرَةٍ ظَاهِرَةٍ. وَسَعَى الْمِصْرِيُّونَ وَرَاءَهُمْ بِجَمِيعِ خَيْلِ فِرْعَوْنَ مِنْ مَوْمُ وَهُمْ مُتَجَمِّعُونَ عِنْدَ الْبَحْرِ وَمَرْكَبَاتِهِ وَفُرْسَانِهِ وَجُيُوشِهِ، فَأَدْرَكُوهُمْ وَهُمْ مُتَجَمِّعُونَ عِنْدَ الْبَحْرِ بِالقُرْبِ مِنْ فَمِ الْحِيروثِ مُقَابِلَ بَعْلَ صَغُونَ.}

بِالقُرْبِ مِنْ فَمِ الْحِيروثِ مُقَابِلَ بَعْلَ صَغُونَ.}

#### الاستغاثة بالله تعالى

لَوَلَمَّا اقْتَرَبَ فِرْعَوْنُ، نَظَرَ بَنُو إسْرَائِيلَ، وَإِذَا بِالْمِصْرِيِينَ يَنْدَفِعُونَ نَحْوَهُمْ، فَارْتَعَبُوا وَاسْتَغَاثُوا بِالرَّبِ، ثُمَّ قَالُوا لَمُوسَى: هَلْ لِاقْتِقَار مِصْرَ لِلْقُبُورِ أَخْرَجْتَنَا إِلَى الصَّحْرَاءِ لِنَمُوتَ فِيهَا؟ مَاذَا فَعَلْتَ لِلْقُبُورِ أَخْرَجْتَنَا إِلَى الصَّحْرَاءِ لِنَمُوتَ فِيهَا؟ مَاذَا فَعَلْتَ

<sup>203</sup> التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الرابع عشر، نصوص 1 - 4

<sup>204</sup> التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الرابع عشر، نصوص 5 - 9

بِنَا حَتَّى أَخْرَجْتَنَا مِنْ مِصِرْ؟ أَلَمْ نَقُلْ لَكَ فِي مِصِرْ: دَعْنَا وَشَأْنَنَا فَنَخُدُمَ الْمِصْرِيِّينَ مِنْ أَنْ نَمُوتَ فَنَخُدُمَ الْمِصْرِيِّينَ مِنْ أَنْ نَمُوتَ فَي الصَحْرَاءِ. فَقَالَ مُوسَى لِلشَّعْبِ: لاَ تَخَافُوا. قِفُوا وَانْظُرُوا خَلاصَ لِل لَّ يَعْفُوا وَانْظُرُوا خَلاصَ الرَّبِ الَّذِي يُجْرِيهِ لَكُمُ الْيَوْمَ، لأَنَّ الْمِصْرِيِّينَ الَّذِينَ رَأَيْتُمُوهُمُ الْيَوْمَ، لأَنَّ الْمِصْرِيِّينَ الَّذِينَ رَأَيْتُمُوهُمُ الْيَوْمَ، لَنْ تَرَوْهُمْ فِيمَا بَعْدُ إِلَى الأَبَدِ. فَالرَّبُ يُحَارِبُ عَنْكُمْ وَأَنْتُمْ تَصِمْتُونَ} لَنْ تَرَوْهُمْ فِيمَا بَعْدُ إِلَى الأَبَدِ. فَالرَّبُ يُحَارِبُ عَنْكُمْ وَأَنْتُمْ تَصِمْتُونَ} 205

#### جبریل مع موسی یریه الطریق

لَوَقَالَ الرَّبُ لَمُوسَى: «مَا بَالُكَ تَسْتَغِيثُ بِي؟ قُلْ لِبَنِي إِسْرَائِيلَ أَنْ يَرْحَلُوا الرَّفَعْ عَصَاكَ وَابْسُطْ يَدَكَ فَوْقَ الْبَحْرِ وَشُقَّهُ، فَيَجْتَازَ بَنُو إِسْرَائِيلَ فِي وَسُطِ الْبَحْرِ عَلَى الْيَاسِةِ فَهَا أَنَا أُغْلِظُ قُلُوبَ الْمِصْرِيِينَ فَيَسْعُونَ وَرَاءَكُمْ، فَأَتَعَظَّمُ (بِالقَضَاءِ) عَلَى فِرْعَوْنَ وَعَلَى مَرْكَبَاتِهِ فَيُسْعُونَ وَرَاءَكُمْ، فَأَتَعَظَّمُ (بِالقَضَاءِ) عَلَى فِرْعَوْنَ وَعَلَى مَرْكَبَاتِهِ وَفُرْسَانِهِ، وَانْتَقَلَ مَلاكُ اللهِ الَّذِي وَفُرْسَانِهِ وَانْتَقَلَ مَلاكُ اللهِ الَّذِي كَانَ يَتَقَدَّمُ عَسْكَرَ إِسْرَائِيلَ إِلَى الْمُوَخَرَةِ خَلْفَهُمْ، وَكَذَلِكَ انْتَقَلَ عَمُودُ كَانَ يَتَقَدَّمُ عَسْكَرَ إِسْرَائِيلَ إِلَى الْمُوَخَرَةِ خَلْفَهُمْ، وَكَذَلِكَ انْتَقَلَ عَمُودُ كَانَ يَتَقَدَّمُ عَسْكَرَ إِسْرَائِيلَ إِلَى الْمُوَخَرَةِ خَلْفَهُمْ، وَكَذَلِكَ انْتَقَلَ عَمُودُ كَانَ يَتَقَدَّمُ عَسْكَرَ إِسْرَائِيلَ إِلَى الْمُوَخَرَةِ خَلْفَهُمْ، وَكَذَلِكَ انْتَقَلَ عَمُودُ السَّحَابِ مِنْ أَمَامِهِمْ وَوَقَفَ وَرَاءَهُمْ. فَدَخَلَ بَيْنَ عَسْكَرِ الْمِصْرِيِينَ وَصَارَ عَمُودُ السَّحَابِ ظَلاَما قَاتِما عَلَى اللهَ وَعَنْ وَمَارَ عَمُودُ السَّحَابِ ظَلاَما قَاتِما عَلَى اللهِ الْمُولِينَ اللَّالِيلَ عَمُودُ السَّحَابِ ظَلاَما قَاتِما عَلَى اللْمُولِينَ اللَّيْلِ. \$200

#### عبور النيل

لْوَبَسَطَ مُوسَى يَدَهُ فَوْقَ الْبَحْرِ، فَأَرْسَلَ الرَّبُ طَوَالَ تِلْكَ اللَّيْلَةِ رِيحاً شَرْقِيَّةً قَوِيَّةً رَدَّتِ الْبَحْرَ إِلَى الْوَرَاءِ، وَحَوَّلَتُهُ إِلَى يَابِسَةٍ. وَهَكَذَا انْشَقَ الْبَحْرُ، فَاجْتَازَ الْإِسْرَائِيلِيُّونَ فِي وَسُطِ الْبَحْرِ عَلَى أَرْضِ يَابِسَةٍ، فَكَانَ الْمَاءُ بِمَثَابَةِ سُورَيْنِ عَنْ يَمِينِهِمْ وَعَنْ يَسَارِهِمْ. وَلَحِقَ بِهِم

<sup>205</sup> التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الرابع عشر، نصوص 10 -14

<sup>206</sup> التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الرابع عشر، نصوص 15 - 20

الْمِصْرِيُّونَ وَدَخَلُوا وَرَاءَهُمْ إِلَى وَسُطِ الْبَحْرِ، بِجَمِيعِ خَيْلِ فِرْعَوْنَ وَمَرْكَبَاتِهِ وَفُرْسَانِهِ. وَقَبْلَ طُلُوعِ الصَّبَاحِ أَشْرَفَ الرَّبُ فِي عَمُودِ النَّارِ وَالسَّحَابِ عَلَى عَسْكَرِ الْمِصْرِيِّينَ وَأَرْبَكَهُمْ. فَجَعَلَ عَجَلاَتِ مَرْكَبَاتِهِمْ تَتَخَلَّعُ. فَطَفِقُوا يَجُرُّونَهَا بِمَشَقَّةٍ حَتَّى قَالَ الْمِصْرِيُّونَ: لِنَهُرُبْ مِنَ الإسْرَائِيلِيِّينَ، لأَنَّ الرَّبَّ يُحَارِبُ عَنْهُمْ ضِدَّنَا} 207.

#### هلاك فرعون وجيشه

لَوقَالَ الرَّبُ لِمُوسَى: ابْسُطُ يَدَكَ فَوْقَ الْبَحْرِ لِيَرْتَدَّ الْمَاءُ عَلَى الْمِصْرِيّينَ مَعَ مَرْكَبَاتِهِمْ وَفُرْسَانِهِمْ 27 . فَبَسَطَ مُوسَى يَدَهُ فَوْقَ البَحْرِ عِنْدَ انْبِثَاقِ الصَّبَاحِ، فَارْتَدَّ الْبَحْرُ إِلَى مَوْضِعِهِ عَلَى الْمِصْرِيِّينَ الْهَارِبِينَ فِي اتِّجَاهِهِ، فَجَرَفَهُمُ الرَّبُ نَحْوَ وَسُطِ الْبَحْرِ. وَارْتَدَّتِ الْمِيَاهُ الْهَارِبِينَ فِي اتِّجَاهِهِ، فَجَرَفَهُمُ الرَّبُ نَحْوَ وَسُطِ الْبَحْرِ. وَارْتَدَّتِ الْمِياهُ وَأَعْرَقَتِ الْمَرْكَبَاتِ وَالْفُرْسَانَ وَكُلَّ جَيْشِ فِرْعَوْنَ الَّذِي لَحِقَ بِهِمْ إِلَى الْبَحْرِ، فَلَمْ يَقْلِتُ مِنْهُمْ نَاجِ وَاحِدٌ. أَمَّا بَنُو إِسْرَائِيلَ فَقَدْ سَارُوا فَوْقَ الْبَحْرِ، فَلَمْ يَابِسَةٍ وَسُطَ مِيَاهِ الْبَحْرِ. وَكَانَتِ الْمِيَاهُ كَسُورَيْنِ عَنْ يَمِينِهِمْ أَرْضَ يَابِسَةٍ وَسُطَ مِيَاهِ الْبَحْرِ. وَكَانَتِ الْمِيَاهُ كَسُورَيْنِ عَنْ يَمِينِهِمْ أَرْضَ يَابِسَةٍ وَسُطَ مِيَاهِ الْبَحْرِ. وَكَانَتِ الْمِيَاهُ كَسُورَيْنِ عَنْ يَمِينِهِمْ أَرْضَ يَابِسَةٍ وَسُطَ مِيَاهِ الْبَحْرِ. وَكَانَتِ الْمِيَاهُ كَسُورَيْنِ عَنْ يَمِينِهِمْ أَرْضَ يَابِسَةٍ وَسُطَ مِيَاهِ الْبَحْرِ. وَكَانَتِ الْمِيَاهُ كَسُورَيْنِ عَنْ يَمِينِهِمْ الْمَالِهِمْ. وَهَكَذَا أَنْقَذَ الرَّبُ فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ الإسْرَائِيلِيّينَ مِنْ يَدِ الْمِصْرِيِّينَ مَطْرُوحَةً عَلَى شَاطِئِ الْبَحْرِ. وَعَنْدَمَا شَهِدَ الإسْرَائِيلِيُّونَ الْقُوَّةَ الْعَظِيمَةَ الَّتِي عَامَلَ بِهَا الرَّبُ وَوَمُوسَى عَبْدِهِ} الْمُصْرِيِّينَ، خَافَ الشَّعْبُ الرَّبَ وَآمَنُوا بِهِ وَبِمُوسَى عَبْدِهِ}

207 التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الرابع عشر، نصوص 21 - 25

<sup>208</sup> التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الرابع عشر، نصوص 26 - 31

# ملاحق: (بحوث لآخرين تتعلق بموضوع البحث)

## تأملات في إشارات التوراة لكوش أرضاً وملوكاً الأستاذ/ عباس أحمد الحاج

#### مقدمة

يقول الأديب السوري أدونيس: "إنَّ العصفور الذي يضرب بجناحيه لكي يطير، يتصور أنَّه لو لم يكن هناك هواء، لكان طيرانه أسهل! والحقيقة أنّه لو لم يكن هناك هواء لما استطاع أن يطير".

وما قاله أدونيس ينطبق على مؤرخي وكتاب مصر، فمصر تظن أنّه لولا تاريخ إهرامات مصر لما كان هناك تاريخ أصلاً! وتغفل وتتناسى أنّه لولا تاريخ السودان لما كان هناك تاريخ مصري أصلاً. فزيارة أميرة قطر سمو الشيخة موزا أخرجت كل الهواء الساخن من جوف المصريين وكأنَّ أمر ها بيدهم يحددون لها أين تزور ومن تزور!! ووصل بهم الاستخفاف الذي لا يليق بمقامها ليَصِفوها بأنّها تحب أخذ الصور بجوار الإهرامات. وقال لها أحدهم: "تعالى يا شيخة وتصوري زي ما عايزة.. عندنا إهرامات مش زي مثلثات الجبنة"، ولا يعلم هذا المسكين أنَّ الشيخة موزا مثقفة جداً وتعلم عن إهرامات وتاريخ وطنه أكثر منه.

ونحن في السودان نسدي للشيخة الشكر والتقدير والإحترام لأنّها فتحت لنا آفاقاً جديدة لدراسة تاريخ السودان القديم. فاستفزاز الإعلام المصري لأهل السودان بعث في شباب السودان روحاً وطنية جديدة عانقت السحاب. فقد كنا نعلم أنَّ تاريخ مصر جزءٌ من تاريخنا، ولكنّنا كنا لا نأبه بذلك ولا بإظهار الحقيقة لأنَّ مصر في الأصل أخت بلادي وتوأمها كما تعلمنا في مدارسنا وأدبنا السياسي والاجتماعي.. وما دام أنَّ الإعلام المصري قد وصلت به الوقاحة

ونحن عندما نتتبع سيرة سيدنا موسى عليه السلام ببني إسرائيل لا نبحث عن فخر، ولا يضيرنا إن كانت قصته قد وقعت في مصر أو السودان، ولكن ما يهمنا حقيقة هو البحث العلمي عن حقيقة ذلك الخروج. فنحن في موسوعة سودابيديا نرفض أن نُخمَّ خَماً ونتبع كل ناعق، فنحن لا نؤكد نتائج البحوث ولكن نضع على طاولة البحث جميع الاحتمالات والبحوث المؤسسة علمياً ولها من الشواهد ما يدعمها كبحوثٍ محترمة تستحق النشر لترى النور.

فالوقائع تشير إلى أن سيدنا موسى عليه السلام خرج بقومه جنوباً حيث موطنه وموطن الإسلام الأول! وهو ذات المكان الذي هاجر إليه سيدنا إبراهيم عليه السلام حين آمن به أهله وأكرموه وأهدوا له جارية تسمى هاجر، في مصر العليا. وتقول الروايات الشفهية في السودان أن سحرة فرعون كانوا من منطقة ناوا وهي جزيرة في وسط النيل لا تبعد عن جبل البركل كثيراً، وإيمان سحرتها بموسى كان رجوعاً منهم للحق ودين التوحيد الأول الذي بدأه فيهم سيدنا إدريس عليه السلام. وأهل هذه المنطقة كان لهم معرفة بالسحر وعلم النجوم الذي قيل أنه كان جزءاً من الكتاب المكنون الذي نُزّل على سيدنا إدريس عليه السلام.

أما بخصوص عبور سيدنا موسى للبحر فرواياتنا السودانية الشفهية تقول أن هناك ثلاثة أماكن محتملة للعبور:

الاحتمال الأول، هو منطقة عبري أو عبري في أقصى شمال السودان، وقد ورد في كتاب "قصص الأنبياء" لعبد الوهاب النجّار عن معنى العبرية في اللغة فذكر أنّ الدكتور إسرائيل ولفستون قال: "إنّ لفظ عبري يعني العبور" وهو نفس المعنى باللغة العربية باشتقاقات مختلفة(212).

والإحتمال الثاني الذي تحدده الروايات الشفهية هو منطقة دكًا وهي داخل منطقة بربر الأن، وقد ذُكر أنَّ فرعون كان يعبر منها

<sup>212 )</sup> د. عبدالوهاب النجار، قصص الأنبياء، ص 7.

لجمع كتل الذهب التي يحملها على آلاف البغال من صحراء المنطقة التي ما زالت غنية بهذا المعدن الغالي.

الإحتمال الثالث هو أن يكون العبور في منطقة السبلوقة التي بها صدع جيليوجي بعرض النيل، وهذا الرأي رأيّ جديد أتى به الأستاذ محمود عثمان رزق استناداً على وجود الصدع الذي فتح للعابرين طريقاً في البحر يبساً، واستناداً على عقيدة أهل المنطقة التي تؤكد أن الصدع قد حدث نتيجة لضربة رجلٍ صالحٍ للبحر أراد العبور للضفة الأخرى!

وبالرغم من قوة الشواهد في هذه الاحتمالات الثلاثة إلا أنَّنا نقف في حيرةٍ من تحديد المكان يقيناً، فمكان فرعون على العموم بين عكشة حيث كان معبده أو بالقرب منه. أما اتجاه سيدنا موسى عليه السلام بعد العبور حيث ذُكر في سفر الخروج (وارتحلوا من سكوت ونزلوا في إيثام في طرق البرية، وكان الرب يسير أمامهم نهاراً في عمود سحاب ليهديهم في الطريق وليلاً في عمود نار ليضيء لهم. لكى يمشوا نهاراً وليلاً لم يبرح عمود السحاب نهاراً وعمود النار ليلاً من أمام الشعب) سفر الخروج (13-14) الإصحاح الثالث عشر (وسكوت موقعها بين صان الحجر والصالحية، ومنطقة صان الحجر قريبة من منطقة لها نفس الإسم تقريباً في بطن الحجر وهي منطقة شلال دال). وفي التوراة سفر العدد إصحاح 12 وجدنا تطابقاً غريباً بين أسماء مدننا وجبالنا وأوديتنا وبين الأسماء المذكورة في هذا السفر. ففي سفر العدد يذكر النص التوراتي أنَّه قد: {مات نبى الله هارون ودفن بجبل هور تجاه وادي حور} {وكان هارون ابن مئة وثلاثة وعشرين سنة حين كان في جبل هور ((213) وجنوباً من جبل البركل في اتجاه دارفور يوجد جبل هور ويوجد وادى اسمه "وادى هور"، ووادى هور قامت فيه حضارة قديمة

<sup>213 )</sup> التوراة، سفر العدد، إصحاح 33.

جعلت علماء السودان يتجادلون، أيُّ الحضارتين سبقت الأخرى؟ حضارة وادى هور أم حضارة كوش؟

وإذا كان ما أورده سفر العدد صحيح عن دفن نبي الله هارون في جبل هور، فمن هذا الإتجاه غرباً يوجد حزام الصمغ العربي، وقد أجمع علماء التفسير أن المن المذكور في القرآن الكريم هو الصمغ العربي! وبالتالي تصبح منطقة حزام الصمغ العربي مُرشّحة لأن تكون مكاناً للتيه، فهي منطقة تُوجدُ وتنعدمُ فيها مياه الشرب على السواء! فالأمر عموماً ليس بالسهل، ونحن هنا نحاول البحث في القرآن والتوراة وكتب التاريخ القديم والحديث لشواهدٍ وأدلةٍ وحقائق علما تتقارب لتضيء لنا الطريق لفك طلاسم تلك القصة التاريخية وذلك الحدث العظيم.

نعود للأستاذ محمود عثمان رزق وكتابه "السودان: مهبط التوراة ومجمع البحرين" وقد استهل الرجل كتابه بعبارات في غاية الروعة، فقد ذكر أنَّ الرغبة الصادقة للبحث عن الحقيقة لفهم أحداث التاريخ الديني المشترك كانت هي دليله، فلذلك قد اجتهد لإبعاد التحريف المتعمَّد وغير المتعمَّد من أجل الوصول لتلك الحقيقة. ويضيف الكاتب أنَّه غير متحامل في بحثه هذا على جهة من الجهات، ولا يهدف لتضخيم الذات الوطنية على باطل كما يفعل الكثيرون من حولنا، وهو لم يذكر مصر صراحةً رغم أنَّه يقصدها ضمناً حرصاً منه على الابتعاد عن إثارة الجدل الذي يشوه الحقائق ويضيع موضوع البحث بالتراشق والهياج والسباب بدلاً من النقاش العلمي المثمر.

رغم وضوح الرؤية والهدف في ذهن ونصوص الكاتب، إلا أنَّ التعصيب أخذ من كتاب مصر وإعلامها مبلغاً عظيماً ضد الكتاب، فها هو الكاتب أحمد منصور يستدل بما كتبه الدكتور عبدالرحيم ريحان أن مصر مهبط التوراة ليفند بها أطروحة الكتاب وهو لم يقرأ الكتاب أصلاً!!

ولكن دعونا نبدأ البحث عن مصر المقصودة... هل هي مصر الحالية أم أنَّ أرض السودان الحالي أو جزء منها كان يسمى بمصر السفلى؟!! فمن استقراء النصوص القرآنية والتاريخية نستنتج أنَّ أرض السودان الحالية هي مصر القديمة باعتراف علماء مصر وغير هم في مراجع كثيرة. فمثلاً يقول اليعقوبي في كتابه أنَّ سيدنا عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) "مصر الأمصار وقال الأمصار سبعة: فامدينة مصر، والشام مصر، والجزيرة مصر، والكوفة مصر، والبصرة مصر "(214) ويقول الكاتب المصري د. نديم السيار: إن سيدنا إدريس عليه السلام نشأ وعاش في مصر العليا، وهي مملكة تاسيتي المذكورة في فجر التاريخ، ومملكة تاسيتي تعني بالفرعونية أرض حاملي الأقواس والمقصود هو أرض النوبة(215)، وقال المقريزي نقلاً عن صاعد اللغوي من كتاب طبقات الأمم: "إنَّ هرمس الساكن بصعيد مصر العليا هي المعروفة في التاريخ القديم واسم مصر الأعلى أو مصر العليا هي المعروفة في التاريخ القديم بأرض النوبة (جبل البركل).

وأرض النوبة هي أرض حاملي الأقواس وهم رماة الحدق ومكان المعركة المشهورة معروف في منطقة دنقلا الحالية، وقد وصف أحد شعراء المسلمين المعركة قائلاً:

> لم ترَ عيني مثل يوم دنقلة والخيل تعدو والدروعُ مُثقلة ترى الحماة حولها مُجدَّلة كأن أرواح المجميع مُهملة

وجاء عبدالله بن أبي السرح فحاصر عاصمة دولة المعروفة بدنقلا، فأحكم عليها الحصار ورماها بالمنجنيق فتداعت المدينة

216 ) أحمد أفندي، الأثر الجميل لقدماء وادي النيل، ط1300هـ، ص 230.

<sup>214 )</sup> أحمد بن أبي يعقوب، تاريخ اليعقوبي، دار الفكر بيروت 1956م ص 107.

<sup>215 )</sup> ليسوا ألهة ولكن ملائكة، الجزء الثاني، ص 11 ، ط2، 2003.

وخرج ملكم قليدوس سنة 31 هجرية الموافق 752 ميلادية (217)، وهاهو المؤرخ نعوم شقير يذكر المعركة ويقول: "قال ابن لهيعة وحدثني الحارث بن يزيد قال: إقتتلوا قتالاً شديداً وأصيبت يومئذ عين معاوية بن خديج وأبي شمر أبرهة الصباح، وجبريل بن ناشر، فسماهم المسلمون رماة الحدق، لدقة تصويبهم ودقة التصويب إرث قديم لآلاف السنين (218) ونقل أيضاً عن ديودوس الصقلي قوله: "كان الأثيوبيون ولاسيما سكان الصحراء الشرقية يجيدون رمي النبال، فقلما كانوا يخطئون الهدف، ويدربون أخطأوا التصويب (219) ويقول الكاتب المصري أحمد صالح في أخطأوا التصويب (219) ويقول الكاتب المصري أحمد صالح في كتابه نوبيات ثقافية: "قُسِمَت النوبة التي تمتد من الشلال الأول إلى كتابه نوبيات ثقافية: "قُسِمَت النوبة التي تمتد من الشلال الأول إلى والثاني هو النوبة السفلي، والثاني هو النوبة السفلي، والثاني هو النوبة العليا بين الشلال الثاني والرابع وهي النوبة السودانية حالياً. وأطلقوا على النوبة السفلي اسم كوش "واوات"، وعلى النوبة العليا اسم كوش "(220).

ويقول ياقوت الحموي في كتابه معجم البلدان: "إنَّ إدريس عليه السلام استدل من علمه بأحوال الكواكب على كون الطوفان قادم، فأمر ببنيان الإهرامات وإيداعها الأموال وصحائف العلوم إشفاقاً عليها من الذهاب والدروس وحفظاً عليها واحتياطاً عليها، وقد عاش في مصر العليا وهي كوش"(221) فإذن وفقاً لياقوت الحموي أنَّ الإهرامات بناها قوم إدريس عليه السلام، وقد كان عالماً بعلوم الفلك فبنى الإهرامات كمخازن خوفاً من الطوفان الذي عرفه عن طريق الإرصاد الفلكي.

<sup>217)</sup> ربيع محمد القمر، المؤتمر العالمي حول عصر البقط، ط1، عام 2011م، ص 148.

<sup>218 )</sup> نعوم شقير، تاريخ وجغرافية السودان القديم والحديث، ج1، ط1، ص 38.

<sup>219 )</sup> نعوم شقير، تاريخ وجغرافية السودان القديم والحديث، ج1، ط1، ص 38-50.

<sup>220 )</sup> أحمد صالح، نوبيات ثقافية، المجموعة الثالثة، بتاريخ 2015/12/25م،

<sup>.</sup>nubiat.blogspt.com

<sup>221 )</sup> ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج5، ط1، بيروت، 1376هـ، 1956م.

وبما أنَّ كل هؤلاء العلماء وغيرهم قد قالوا أن سيدنا إدريس قد عاش في مصر العليا في جبل البركل، فإذن الأهرامات في كلٍ من مصر الحالية والسودان الحالي بناها قوم إدريس وهم أهل المنطقة قبل تأسيس دولة كوش. وهذا الكلام يسنده قول المؤرّخ الإسلامي أبو الفداء الملك المؤيّد حيث قال في كتابه إنَّ : "أمة السريان هي أقدم الأمم، وكلام آدم وبنيه بالسرياني، ومخلتهم هي ملة الصابئين، ويذكرون أنَّهم أخذوا دينهم عن شيث وإدريس، ولهم كتاب يعزونه إلى شيث، ويسمونها صحف شيث، يُذكرُ فيها محاسن الأخلاق والصدق والشجاعة والتعصب للغريب واجتناب الرذائل، ويزعمون أنَّ إهرامات مصر (هي) قبر شيث بن آدم، والآخر قبر إدريس وهو أخنوخ، والآخر قبر صابي بن إدريس الذي ينتسبون إليه"(222).

وما ذكره أبو الفداء وياقوت الحموي يضعُ إهرامات مصر الحالية كجزء من تاريخ السودان القديم وآثاره بلا أدنى شك. والقول بتبعية الإهرامات للتاريخ السوداني لمَّح به أيضاً العلامة جمال الدين بن أحمد القفطي في قوله إنَّ: "هنالك حضارة قديمة حكمت العالم وبنت الإهرامات"(223) ويضيف القفطي لقوله هذا أنَّ إدريس عليه السلام حكم الأرض وقسَّمها إلى أربعة أقسام، وجعل على كل ربع ملكاً يسوس أمر مملكته، فإذن وفقاً للقفطي قد حكم إدريس العالم وكان إدريس في أرض السودان الحالي، وبالطبع لم يكن العالم واسعاً كما هو عليه الأن. وأضاف أبو الفضل شهاب الدين السيد محمود البغدادي الألوسي قائلاً: "كان إدريس قد ولد بمصر العليا

\_

<sup>222 )</sup> أبو الفداء الملك المؤيد عماد الدين، 672هـ الموافق 1273م، ص 86، المجلد الأول من تاريخ أبو الفداء صاحب حماه.

<sup>223 )</sup> جمال الدين أبو الحسن القفطي، تاريخ الحكماء، 646هـ الموافق 1249م، طباعة 1919م، ص 4.

(شمال ووسط السودان) وطاف الأرض كلها، فدعا الخلق إلى الله تعالى فأجابوه حتى عمت ملته الأرض"(224).

وهذه الحقائق المنثورة في كتب التاريخ القديمة والحديثة عن حضارة السودان قد أثارت وأزعجت مؤرخي مصر المعاصرين فقاموا يطمسونها متناسين أخلاق البحث العلمي التي تستوجب الأمانة العلمية في النقل والتحليل وعرض الرأي المخالف.

و بعد أن أثبتنا أنَّ مصر المقصودة هي السودان الأن وليس مصر الحالية، نعود إلى قصة سيدنا موسى عليه السلام أين عاش وأين ذهب في أطروحة الكاتب محمود عثمان رزق التي أودعها كتابه (السودن: مهبط التوراة ومجمع البحرين). فهو يقول: "إنَّ مقالة فرعون التي قال فيها: {ألَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَذِهِ الأَنْهَارُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِيَ أَفْلاً تُبْصِرُونَ } جاءت بصيغة الجمع والقرب المكاني، فهين أنهارٌ كثيرة وليس نهراً واحداً، وهي قريبة تجرى من تحت مكا وقوفه، أو قصره، أو تحت ظل سلطانه. وهذه المقالة أتت في معرض ذكر أدلته المادية على ربوبيته، فالعبارة توحى أنَّه أول ملك يتسع حكمه ويمتد ليشمل مصر، ولذلك ذكرها كحقيقة ناصعة يستعرض بها قوته السياسية والاقتصادية لكثرة الأنهار في بلاده"(225) هذه المقولة تؤكد أنّ مصر المذكورة في التوراة والقرآن هي السودان الحالى حيث تكثر الأنهار. فمصر الحالية ليس فيها إلا نهر واحد يصلها متعب منهك، وهنالك دليل آخر يؤكد صدق رؤية الأستاذ رزق في سفر أشعياء (يا أرض حفيف الأجنحة التي في عبر أنهار كوش المرسلة رسلاً في البحر وفي قوارب من البردي على وجه المياه، اذهبوا أيها الرسل السريعون إلى أمة طويلة وجرداء إلى شعب مخوف منذ كان فصاعداً أمة قوة وشدة ودوس

<sup>224 )</sup> الألوسي، روح المعاني، جزء6، صفحة 307، ط1، المطبعة الكبرى الخيرية بولاق، سنة 1301هـ

<sup>225 )</sup> محمود عثمان رزق، السودان مهبط التوراة ومجمع البحرين، ط1، مطبعة جامعة الخرطوم، ص 136.

قد فرقت الأنهار أرضها يا جميع سكان المسكونة وقاطني الأرض عندما ترتفع الراية على الجبال تنظرون وعندما يضرب بالبوق تسمعوني) التوراة، 1816م الإصحاح الثامن سفر أشعياء.

ويضيف الأستاذ رزق من التوراة حقيقة أخرى واضحة وجلية قالها سيدنا موسى لقومه عندما عبدوا العجل ليثبت بها أنّ القصة وقعت في السودان. قال موسى لقومه: {وأما خطيئتكم العجل الذي صنعتموه فأخذته وأحرقته بالنار ورضضته وطحنته حتى نعم كالغبار ثم طرحت غباره في النهر المنحدر من الجبل}(226) وبالتمعن في النص نجد أنّ مصر الحالية ليس فيها نهر منحدر من جبل لا حقيقة ولا وصفاً. والإنحدار عادة يأتي من الجهة العليا للجهة السفلى، ومصر الحالية أسفل الأرض والسودان أعلى الأرض!! وهذا النص إمّا أن يكون المقصود منه حقيقة اتجاه الجريان، وعليه نجد نهر النيل ينحدر من جهة جبل البركل متجها المصر، أو يُعنى به حقيقة المنبع، وفي هذه الحالة يكون المقصود حقيقة من الجبال الأزرق أو عطبرة أو القاش أو الدندر أو الرهد فكلها تنحدر حقيقة من الجبال.

وفي ذات الإتجاه نقول أننا وجدنا في كتاب الأستاذ محمد صالح ضرار المسمى "سواكن وتاريخ البحر الأحمر" اسم جزيرة تسمى جزيرة السامري!! فقد قال ضرار أنه وجد في كتاب رحلات العرب أسماء أربعة جزر هي: سواكن، ودهلك، والنعمان، والسامري(227). ولعل جزيرة السامري التي نسب إليها السامري الذي صنع العجل لبني إسرائيل، وربما تكون هي جزيرة ابن عباس أو جزيرة عيري وفقاً للأستاذ ضرار. وهذه المعلومة ستدفعنا إجراء المزيد من البحث بخصوص هذه الجُزر لأنَّ الأستاذ ضرار قد أكد أنَّ

\_

<sup>226 )</sup> التوراة، سفر التثنية، الإصحاح التاسع، النصور رقم 22-21.

<sup>227 )</sup> محمد صالح ضرار، سواكن وتاريخ البحر الأحمر، ص 25، الدار السودانية للكتب، الطبعة الثانية، 1408هـ الموافق 1988م.

بعض هذه الجُزور كان مأهولاً بالسكان في قديم الزمان وما زالت بعض آثار هم باقية.

ويستدل الأستاذ رزق على أطروحته في صفحة 33 بنص من التوراة فيه ذكر لمناطق سودانية ما زالت موجودة. فالنص: {فَارْتَحَلَ بَنُو إِسْرَائِيلَ مِنْ رَعَمْسِيسَ إِلَى سُكُوت، نَحْوَ سِتِ مِئَةِ أَنْف مِاشِ مِنَ الرِّجالِ عَدَا الأَوْلاَدِ. وصَعِدَ مَعَهُمْ لَفِيفٌ كَثِيرٌ أَيْضاً مَعَ غُنُم وبَقَر، مَوَاش وَافْرَة جدّاً. وخَبَرُوا الْعَجِينَ الَّذِي أَخْرَجُوهُ منْ مِصْرَ خُبْزَ مَلَّةِ فَطِيراً، إِذْ كَانَ لَمْ يَخْتَمِرْ. لأَنَّهُمْ طُردُوا مِنْ مِصْرَ ولَمْ يَقْدِرُوا أَنْ يَتَأَخَّرُوا، فَلَمْ يَصْنَعُوا لأَنْفُسِهِمْ زَاداً} (228) فإذا تأملنا النص سنجد اسم منطقة السكوت ظاهراً بوضوح وهي منطقة من مناطق المحس بشمال السودان وهي الإسم الأصل الذي سمى به سيدنا يعقوب عليه السلام المنطقة بالسكوت وتعنى المظلات. أمَّا "خُبر مَلَّة" فلي معه قصة شخصية عرَّ فتني به قبل أن أعرفه من التوراة! ففي رحلة من رحلاتنا في صحراء النوبة وجدنا قوماً من البدو يصنعون خبزاً على الرمال فظننا أنَّ الرمل قد التصق به لا محالة، ولكن كانت دهشتنا كبيرة عندما رأينا أن الرمل لا يلتصق به!!! قالوا لنا إنَّ اسم هذا الخبر "خبر مَلَّة" فكانت تلك هي المرة الأولى التي أسمع فيها بهذا الاسم وأراه وأتذوقه. فهذه أدلة مادية واضحة تربط قصة سيدنا موسى بالسودان.

وفي التيه {ارتحل موسى باسرائيل من بحر سوف وخرجوا إلى برية شور. فساروا ثلاثة أيام في البرية ولم يجدوا ماءً، فجاءوا إلى (بئر) مارَّة فلم يقدروا أن يشربوا ماءً لأنَّه مر. لذلك دُعيً اسمها مارَّة فتذمر الشعب على موسى قائلين: ماذا نشرب؟ فصرح إلى الرب فأراه الرب شجرة فطرحها في الماء فصار الماء عذباً}(229) وعند بحثنا عن الأبار القديمة في منطقة صحراء النوبة

228 ) التوراة، سفر الخروج، الإصحاح الثاني عشر، آيات 37-38.

<sup>229 )</sup> التوراة، سفر الخروج 15، الإصحاح السادس عشر.

وجدنا أن المؤرّخ نعوم شقير قد ذكر في كتابه جغرافية وتاريخ السودان: "أنَّ هنالك آبار أثرية قديمة هي آبار المرات، وهندوب، وأوتاو، وهمبوك، ودس إبل، وهراتري، وكوكريب، وإحمير، والطرفاوي، والنجيم"(230) وقد وقفنا على هذه الآبار فوجدنا أنَّ بئر مارّة أو المُرات تقع على الطريق الصحراوي، وماؤها صالح للشرب إلا أنَّه مُسهِل لغير المتعود عليه، وهو مُرُّ الطعم قليلاً، لذلك سميت بالمُرَّات أو المُر وما زال الاسم سارياً وهي آبار نبع إذا غرف ماؤها عاد بعد ساعة. وبالإضافة لبئر المُرَّات وجدنا منطقة في صحراء النوبة تسمى بالتيه! يقال عنها أنَّ من يدخلها تختلط عليه الاتجاهات، والغريب أنَّها تنبت فيها أشجار الصمغ العربي عليه الذي قال عنه المفسرون أنَّه المنَ المذكور في القرآن. هذه الحقائق الذي وقفنا عليها بأنفسنا تسند بشدة فرضية الأستاذ محمود عثمان رزق التي تقول إنَّ التيه كان في صحراء بيوضة أو صحراء النوبة.

ومن الشواهد التي تثبت صحة الأطروحة أيضاً تلك الآية التي سورة البقرة التي تقول: ﴿قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنُ لَنَا مَا لَوْنُهَا قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَفْرًاءُ فَاقعٌ لَوْنُهَا تَسُرُّ النَّاظِرِينَ (69) قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَفْرًاءُ فَاقعٌ لَوْنُهَا تَسُرُّ النَّاظِرِينَ (69) ومن المعلوم أن منطقة النوبة في شمال السودان كانت وما زالت تستخدم الأبقار في سقاية الحقول، والبقر في تلك المنطقة يكثر فيه اللون الأصفر عموماً واللون الأصفر فاقع اللون. وقد ذكر البروفيسور عبدالله الطيب – رحمه الله -: "أنَّ الساقية لا يعرفها أهل مصر وأنَّهم يعرفون النواعير، وقد ذكر الرحالة المسيو كابو السائح الفرنسي الذي رافق إسماعيل باشا بن محمد علي باشا لفتح سنار عام 1821م سمع صوت الساقية لأول مرة في السودان ولم ينام لجمال صوتها"(232) ويقال أنّ جامعة Harvard

\_

<sup>230 )</sup> نعوم شقير ، تاريخ السودان القديم والحديث، الجزء الأول، ص22.

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> ) القرآن الكريم، سورة البقرة، آية (69).

<sup>232 )</sup> برنامج سير وأخبار، حلقة أصل أهل السودان، تلفزيون السودان، شريط ديجيتال.

بالولايات المتحدة أرجعت أصول علم الميكانيكا لخمس اكتشافات قديمة كلها ترجع لدولة كوش(233) هي:

- 1- الشادوف
  - 2- الساقية
- 3- بكرة البئر
- 4- المحراث
- 5- الميزان أبو كفتين

وقد ورد ذكر الساقية والأنهار في التوراة أيضاً في سفر الخروج 8 {فقال الرب لموسى قل لهرون مد يدك بعصاك على الأنهار والسواقى والآجام واصعد الضفادع على أرض مصر. فمد هرون يده على مياه مصر فصعدت الضفادع وغطت أرض مصر. وفعل كذلك العرافون بسحرهم واصعدوا الضفادع على أرض مصر} سفر الخروج الإصحاح السابع وأخيرا هناك إثبات آخر لا يأتيه الباطل من بين يديه، وهذا الإثبات يتعلق بذكر ملوك كوش في أسفار التوراة بكثافة دون غيرهم من الملوك. فقد جاء ذكرهم في سفر الخروج هكذا [... وبنو كوش وسبأ وحويلة وسبتا ورعما وسبتكا وبنو رعما شبا وددان...} (234) تأملوا معى مرة أخرى هذه الأسماء. هذه الأسماء هي أسماء ملوك كوشيين حكموا دولة كوش بالترتيب، وبنى شبا سميت عليهم منطقة شبا في جبل نورى، و المنطقة ما ز الت تحتفظ بالاسم منذ ذلك الز مان! أما كوش، فهو كوش بن حام بن نوح عليه السلام، وهو والد الطاغية النمرود الذي قالت عنه التوراة: {وكوش ولِدَ نمرود الذي إبتدأ يكون جباراً في الأرض } (235)، وقيل أنَّ النمرود هو أول من استخدم النمور في الصيد فأُقِّبَ بالنمرود. وهذا النص التوراتي يفتح لنا باباً لسؤالٍ مهم،

<sup>233 )</sup> إبر اهيم مير غني، تجارب سودانية، ط1، مطابع السودان للعملة، ص 30-31.

<sup>234 )</sup> التوراة، سفر الأيام الأول، الإصحاح الأول، مطبعة ساحة استور، نيويورك، 1816م، ترجم في مدينة بيروت.

<sup>235 )</sup> التوراة، سفر الأيام الأول، الإصحاح الأول، مطبعة ساحة استور، نيويورك، 1816م، ترجم في مدينة بيروت.

وهو هل النمرود بن كنعان بن كوش هو نفس النمرود الذي حكم العراق؟ أم يا ترى هي تشابه أسماء فقط!!!

وفي سفر أشعياء نجدُ دليلاً آخر أكثر وضوحاً! فقد جاء النص في سفر أشيعيا يخاطب أرض كوش هكذا: {يا أرض حفيف الأجنحة التي في عبر أنهار كوش}(236) وفي موضع آخر وصفت بـ"حفيف أجنحة الملائكة"، وهذا وصف ينم عن تقديس للمنطقة، وهذا ما قال به واعتقده فلاسفة الإغريق فعلاً، وعندما فقد الإمبراطور الفارسي قمبيز حوالي 50 ألف جندي من جيشه الغازي، عزا الإغريق ذلك لقدسية أرض كوش التي تحفها الملائكة. فأرض كوش معلومة المكان وما زالت الأنهار تجري من تحتها، فأرض كوش عشر نهر منها النيل، والنيل الأزرق، والنيل الأبيض، ونهر عطبرة، ونهر القاش، ونهر الدندر، ونهر الرهد...الخ.

وفي سفر أشيعيا أيضاً ذكر الملك الكوشي المشهور ترهاقا {وسمع عن ترهاقة ملك كوش قولاً (قد خرج ليحاربك) فلما سمع أرسل إلى حزقيال قائلاً...} (237) فترهاقة معروف في التاريخ ومعلوم أنّه هزم الأشوريين وحكم الشام واليمن والصومال وحتى جبل طارق وسيرته تحتاج لمجلد كامل منفرد:

أمًّا سفر أرميا فسيقودنا إلى حقيقة تعري التاريخ المصري المزيف وتوضِتح حقيقة صادمة مجهولة. فهذا السفر يتكلم عن سيدنا يوسف قائلاً: {... خرج عبد ملك من بيت الملك وكلم الملك قائلاً يا سيدي قد أساء هؤلاء الرجال في كل ما فعلوا بأرميا النبي الذي طرحوه في الجب فإنَّه يموت في مكانه بسبب الجوع لأنه ليس بعد خبز في المدينة فلما سمع عبد ملك كوشي، رجلاً خصياً وهو في بب بيت الملك، أنَّهم جعلوا أرميا في الجب، والملك جالس في باب

<sup>236 )</sup> التوراة، سفر أشيعيا، الإصحاح الثامن عشر، مطبعة ساحة استور، نيويورك، 1816م، ترجم في مدينة بيروت.

<sup>237 )</sup> التوراة، سفر أشيعيا، إصحاح 37، مطبعة ساحة استور بنيويورك، 1816م، ترجم في مدينة بيروت.

بنيامين...} (238) فأرميا هنا هو سيدنا يوسف عليه السلام، وبنيامين هو أخاه الذي قرَّبه إليه. وهذا النص بالرغم من أنَّه يحتوي على بعض الإضطراب إلا أنه يثبت أنَّ القصة التي كانت في بلاد الملك الكوشي حيث اصبح يوسف وزيراً لماليته فيما بعد. والجدير بالذكر أنَّ عالم الأثار السويسري شارلي بونيه قد اكتشف حديثاً في مدينة كرمة قصراً منيفاً مدفوناً بالرمال ذو أعمدة متعددة وله أبواباً كثيرة، ولعل هذا القصر هو ذات القصر الذي دارت فيه قصة سيدنا يوسف عليه السلام لأنه يتطابق مع القصة.

وفي الختام نقول هذه هي براهيننا نثبت بها علاقة قصة سيدنا موسى بأرضنا وتاريخنا، برهان جزء منه نصوص من التوراة، وجزء منه نصوص من كتب المؤرّخين، وجزء منه آثارٌ باقية للعيان! ومع ذلك كله نترك الباب مفتوحاً واسعاً للباحثين والآثاريين علنا نجد مزيداً من الإيضاح ونفتح باباً واسعاً للإجتهاد لمعرفة الحقيقة من غير تعصب ولا تحيز، ولا تزويرٍ للتاريخ سعياً لمنفعةٍ شخصية أو عائدٍ مادي أو تضخيماً للذات الوطنية بالباطل.

<sup>238 )</sup> التوراة، سفر أرميا، الإصحاح الثامن والثلاثون، مطبعة ساحة استور بنيويورك، 1816م، ترجم في مدينة بيروت.

# اللغة النوبية الكوشية «المروية»: أول اهتداء لمبدأ الأبجدية في أفريقيا جنوب الصحراء

## بقلم: بروفيسور عبد الرحيم محمد

شهد السودان القديم «كوش» ظهور العديد من الحضارات التي أدت أدواراً جد مهمة في مسار الحضارة الإنسانية منذ فجر ما قبل التاريخ في وادى النيل والعالم القديم. وعرف السودان الدولة كبنية سياسية مؤسسية ومشروعية سلطة منذ ما يربو على أربعة آلاف عام بظهور دولة كوش الأولى «مملكة كرمة» التي بسطت ظل سلطتها على شمال السودان الحالي وكل منطقة النوبة «2500-1500 ق.م.» وفي عهد دولة كوش الثانية «مملكة مروي» «900 ق.م-350م» بلغت الدولة السودانية أقصى اتساع لها حيث كانت تمتد في أوج از دهار ها من شواطئ البحر الأبيض المتوسط «مصر» شمالاً إلى ضفاف النيل الأبيض «الكوة» والنيل الأزرق «جبل موية» جنوباً. ورفدتنا المكتشفات الأثرية بمعلومات ثرَّة عن المنجزات الحضارية التي اجترحها السودانيون والتي شملت تقنيات الفخار والمعادن «النحاس والحديد» وفنون النحت والعمارة والموسيقي وغيرها. وتُوجت هذه المساهمات الحضارية بالمعرفة الباكرة لنظام متقدم في الكتابة الأبجدية «الخط المروي الاختزالي». ابتدع قدماء النوبيين (الكوشيين) السودانيين الأبجدية المروية «الخط الاختزالي- Cursive» التي تعتبر أحد الأشكال المتطورة للكتابة في الشرق الأدني القديم. ولا يعرف على وجه الدقة متى كتب السودانيون باللغة المروية لأول مرة ذلك لعدم توفر المادة المكتوبة بصورة متصلة خلال أحقاب مختلفة للعهد المروى «900 ق.م- 350م». وثمة إشارة هنا وهي أن المعلومات المتوفرة لدينا عن الفترة ما بين القرنين الرابع والثاني قبل الميلاد تقل فيها

المخطوطات المروية بشكل واضح رغم أنها تعتبر من أهم مراحل تاريخ السودان الثقافي لأنها الفترة التي ظهر فيها الخط المروي وشهدت تغيرات ثقافية مهمة، ولا يعرف ماهية هذه التغيرات وتطوراتها رغم معرفة حدوثها من نتائجها وأهمها الكتابة المروية بخطيها الهيروغليفي والمختزل. ونلحظ أن أقدم شيء مكتوب باللغة المروية هو اسم الملكة شناكداخيتي- -Shanakdakhete «180 170ق.م.»، أما أحدث النصوص المروية- الهيرو غليفية فيرجع إلى زمن الملك تاركنوال- Tarekeniwal «85-103» والتي عثر عليها على بوابة المقصورة المتصلة بهرمه «رقم 19» في مروي القديمة «البجراوية». أما أقدم نص كتب بالخط المروي-المختزل هو نقش الملك تنييدمني «120-100ق.م.» وهو نقش طويل يتكون من 160 سطراً عثر عليه في معبد آمون «850» عند جبل البركل. ويجدر التنويه إلى أن أسماء بعض الأعلام المروية تحتوي على مكونات مروية في تركيب نحوي مروي مثل اسم «كوشتو» أول ملوك الأسرة السودانية الحاكمة في مروي، فضلاً عن أسماء أخرى مثل تن-أمن وقور -تن-أمن. وهذه الحقيقة دفعت بعض الباحثين إلى الزعم بأن اللغة المروية ربما كانت لغة السودانيين منذ عهد مملكة كوش الأولى كرمة «2500-1500ق.م.»، وإن لم يتمكن السودانيون من كتابة هذه اللغة إلا في الفترة المتأخرة لدولة كوش الثانية- مروي «منتصف القرن الثاني قبل الميلاد». ويبدو أن الضعف المضطرد الذي اعترى التواصل الثقافي بين مملكة مروي ومصر الفرعونية منذ أن تقهقر السودانيون عن مصر عام 663ق.م، فضلاً عن فترات الحكم الأجنبي على مصر منذ ذلك الحين «الأشوريون والفرس والإغريق والرومان» والتي أضعفت مكانة اللغة الهيروغليفية، كانت كلها عوامل أدت في نهاية المطاف «منتصف القرن الثاني قبل الميلاد»

إلى ابتداع الأبجدية المروية بدلاً من الاعتماد الوحيد على اللغة المصرية القديمة «الهيروغليفية».

وتتوزع المخطوطات المرَوية على امتداد مناطق انتشار الحضارة المرَوية ما بين جزيرة فيلة «قرب أسوان» وحتى سوبا قرب الخرطوم. ففي النوبة السودانية «النوبة العليا» عُثر على العديد من النصوص الدينية والمدنية في جبل البركل، صلب، الكوة، صادنقا، جزيرة صاي، عمارة وبوهين في أقصى شمال السودان. ووجدت أيضاً العديد من النصوص في مروي «البجراوية» والنقعة وود بانقا في أواسط البلاد. أما في النوبة المصرية «النوبة السفلى» فقد عثر على النصوص المروية في كل من شبلول، كرنوق، بلانة وقسطل وأبو سمبل ووادي السبوع ودوطة وعنيبة وكلابشة.

وقد كانت اللغة المروية هي لغة العامة اليومية. بيد أن السودانيين الذين أقاموا في النوبة السفلي في مناطق الحصون الفرعونية المصرية كانوا يتكلمون إلى جانب لغتهم المحلية «المروية» اللغة المصرية القديمة. هذا بوجه عام، ومن حيث الخصوص فإنه من شبه المؤكد أن بعض السودانيين ذوى الجاه والذين تأثروا بالثقافة المصرية كانوا، يتكلمون اللغة المصرية القديمة وربما يقرءونها ويكتبونها. أما الملوك المرويون فقد كانوا إلى جانب تخاطبهم بلغتهم المحلية «المروية» على دراية كبيرة باللغة المصرية والخط الهيروغليفي ابتداءً من الملك المؤسس لدولة كوش الثانية «مروي»، كوشتو وخلفائه بعنخي وشباكو وشبتكو وتهراقا وتانوت-أماني ورصفائهم الذين كونوا الأسرة المعروفة في التاريخ المصري بالأسرة الخامسة والعشرين. وقد ترك لنا هؤلاء الملوك نقوشاً كثيرة مكتوبة بالخط الهيروغليفي في معظمها، في غاية الجودة والدقة من حيث المفردات والقواعد النحوية والأسلوب وهي أقرب إلى لغة المملكة المصرية الوسطى «1991-1600ق.م.».

وتفريعاً على ما تقدم، فإن المرويين قد ابتدعوا نوعين من الخط، أحدهما هيروغليفي «برموز مصورة» والأخر يسمى المختزل اصطلاحاً «Cursive» وكلاهما منحدران عن أصول مصرية، فالأول منحدر عن الكتابة الهيروغليفية والثاني منحدر عن الكتابتين الهيراطيقية والديموطيقية.

ويتضح مما أوردناه آنفاً أن اللغة المروية كانت لغة التخاطب لعامة الناس الذين تسموا بالأسماء المروية وتخاطبوا بها فيما بينهم. أما اللغة الرسمية، لغة التوثيق والتدوين فهي اللغة المصرية القديمة بخطها الهيروغليفي، فقد تخاطب بها أفراد الأسرة الحاكمة وموظفو الدولة وبعض المتعلمين المرويين. وتجدر الإشارة إلى أن الشواهد اللغوية المتواترة تشير إلى وضع لغوي مركب إبان العهد المروي. ومن المؤكد أنه برغم أن اللغة الأكثر تداولاً كانت هي اللغة المروية، فهناك أيضاً لغات ولهجات عديدة خلافاً للمروية، فكانت للبجة بشرق السودان لغتهم وهم من رعايا الدولة المروية، فكانت للبجة بشرق السودان لغتهم وهم من رعايا الدولة المروية، ما النوبيون وغيرهم من القبائل الأخرى لهم لغاتهم الخاصة، وكانوا جميعاً يعيشون مع المرويين ويختلطون بهم في مناطق المملكة المروية المترامية الأطراف كما هو جلي من المدونات والرسومات وغيرها..."

#### نستفيد من هذا المقال الآتى:

- 1- كانت البجة بشرق السودان جزء لا يتجزأ من الدولة الكوشية وكانت لهم لغتهم الخاصة التي مازالت حية إلى يومنا هذا.
- 2- أن الشواهد اللغوية المتواترة تشير إلى وضعٍ لغوي مركب
   إبان العهد الكوشي.
- 3- كانت اللغة المروية هي لغة العامة اليومية، أما اللغة الرسمية لغة التوثيق والتدوين فهي اللغة المصرية القديمة بخطها الهيروغليفي.

والإجحاف ومجانبة المنطق في حق قوم إحتضنوا الأنبياء وكرموهم وتركوا لهم الحرية الكاملة في تصريف شؤون البلاد والعباد...!!

# الهكسوس: أصل التسمية:

(هك - سوس) = (هك = حق؛ سوس = حصان) = (حق الحصان) = (مالك الحصان) = (ملوك الخيل). الهكسوس عرب جاءوا من فلسطين وبلاد الشام وتوجهوا إلى مصر وتغلبوا على الفراعنة وهزموهم وكونوا أسر حاكمة امتد حكمها لما يقارب الثلاثمائة عام (وخلال فترة حكمهم كانت رحلة سيدنا يوسف إلى مصر بعد بيعه).

كان الهكسوس متفوقون جداً على الفراعنة في كل شيء وخاصة استخدام الحديد... والأخطر صناعة العربة التي يجرها الحصان وهي تساوي في وقتنا الحاضر ناقلة الجند أو الدبابة...!! لمعرفة الهكسوس بأسرار الحديد سجلوا لأنفسهم براءآت إختراع كثيرة لم تكن معروفه حتى وقتهم... فصنعوا لأول مرة في التاريخ عربة يجرها الحصان تحمل رجلان مقاتلان أو أكثر... يتفرغ أحدهم لقيادة الحصان رغم كونه مقاتل ويتفرغ الثاني للقتال تماماً... وبهذه الطريقة إستطاعوا هزيمة الفراعنة والتغلب عليهم. لقد أرشدنا القرآن الكريم للتمايز الواضح والفرق بين الفراعنة والهكسوس في كثير من آياته المعجزة. فالقرآن الكريم عندما يتحدث عن الفراعنة وخاصة الحكام منهم يتحدث عنهم بلقب (فرعون) دائماً وأبداً؛ وحينما يتحدث عن حكام مصر من الهكسوس يتحدث عنهم بلقب (فرعون) دائماً وأبداً؛ وحينما يتحدث عن حكام مصر من الهكسوس يتحدث عنهم بلقب (ملك) وهذا واضح في قصة سيدنا يوسف عليه السلام.

كان الفراعنة يحكمون مصر لفترة طويلة ثم جاء الهكسوس من فلسطين والشام وحكموا مصر ثلاثمائة عام ؛ فكانوا بذلك يحكمون الشام ومصر ؛ ولأن سيدنا يعقوب عليه السلام وأسرته بما فيهم

دون أن يتمكن الفراعنة من إستعبادهم والإنتقام منهم والتنكيل بهم والتشفي منهم ؛ فقد صب الفراعنة جام غضبهم على بني إسرائيل ونكلوا بهم وإستعبدوهم وتركوا نساءهم على قيد الحياة وقتلوا كل طفل يولد لهم مستندين في ذلك على نبوءة تقول بأن أحد مواليد بني إسرائيل سيقتل الفرعون... وبعدها كان ما نعرفه من قصة سيدنا موسى عليه السلام مع فرعون ثم هروب بني إسرائيل من مصر متجهين صوب فلسطين حيث يقيم حلفاءهم الهكسوس!! ما الدليل على كون الهكسوس ليسوا فراعنة وعلى أن بني إسرائيل ما يعيشوا مع الفراعنة في هناء وتصالح؟

ينقسم تاريخ بني إسرائيل في مصر إلى قسمين أو عهدين: العهد الأول: في كنف الهكسوس ؛ منذ دخول سيدنا يوسف عليه السلام إلى مصر ثم لحاق أهله به حتى ما قبل عهد سيدنا موسى عليه السلام ؛ وقد كانوا في هذا العهد في قمة الطمأنينة والحظوة. العهد الثاني: في كنف الفراعنة ؛ من هزيمة الهكسوس وخروجهم من مصر حتى عهد فرعون الخروج الذي تم في عهده ذروة الإضطهاد لبني إسرائيل وهروبهم تجاه فلسطين دولة الهكسوس. كل أيات القرآن الكريم التي تتحدث عن فترة وجود سيدنا يوسف عليه السلام في مصر تطلق على حاكم مصر لقب (الملك) عليه السلام في مصر تطلق على حاكم مصر لقب (الملك) إوقال الملك إنى أرى سبع بقرات سمان... } يوسف 43

{وقال الملك إئتوني به؛ فلما جاءه الرسول...} يوسف50 {وقال الملك إئتوني به أستخلصه لنفسي...} يوسف 54

{ما كان ليأخذ أخاه في دين الملك إلا أن يشاء الله...} يوسف 76 فكل هذه الأيات توضح لنا ان لقب حاكم مصر في عهد سيدنا يوسف عليه السلام هو (الملك)

أما وقت سيدنا موسى عليه السلام بعد أن إسترد الفراعنة الحكم فنجد القرآن الكريم يطلق على حاكم مصر لقب (الفرعون)

# الهكسوس وإبراهيم عليه السلام

## بقلم: عمر محمد أبو العطا

يضطر مؤرخو العصور القديمة في كثير من الأحيان إلى إطلاق العنان لخيالهم، للربط بين بعض الشواهد الأثرية التي تنطق بها بعض الحفائر المكتشفة، وذلك لضبط إيقاع تسلسل الأحداث في فترة زمنية بالتاريخ القديم، هادفين إلى أن تنسجم حركة هذه الأحداث مع ماورد في كتبهم وأسفارهم، وأن تتوافق مع أهوائهم وعقائدهم... والرأى عندى أنه لايوجد تأريخا صحيحا للماضي القديم بالمفهوم العلمي لعلم التاريخ. بل يوجد مايمكن أن نسميه جوازا علم تفسير الأثار والحفائر والبرديات.. وعلى هذا الأساس فهو علم متغير بطبيعته، ويعتمد على ما قد يتم كشفه تباعا من آثار وحفائر قد تؤدى إلى تصويب ماكان مستقرا من قبل من معلومات أثرية تشير إلى بعض الدلائل التاريخية.

وعندما يلجأ مؤرخوا هذا الماضى البعيد إلى سلسلة من الإفتراضات والتخمينات لملئ ثغرات أو فراغات الأزمان القديمة، وربط أحداثها بتسلسل معين يقبله منطقهم وعقيدتهم، فهم مضطرون إلى ذلك لإضافة خلفية حية تزيد من حيوية المشاهد والأحداث بحيث تتفق مع أهدافهم السياسية والعقائدية. وأقول إنه على الرغم من أن آثار قدماء المصريين وبردياتهم، وعلى الرغم من دقتهم واهتمامهم بتسجيل وتدوين الأحداث، فإننا نجد أن كل ماتركوه لنا حتى الآن لم يشر من قريب أو بعيد إلى زيارة إبراهيم عليه السلام لمصر، أو يشر إلى يوسف وموسى عليهما السلام، فلا يوجد من بين ماتركوه من آثار مايؤيد تلك الأحداث الهامة من سير الأنبياء.

كما نجد أن لفظ "الهكسوس" – على سبيل المثال – على ماله من أهمية، وخاصة بعد أن ربطه الكثير من المؤرخين بالعبرانيين وببنى إسرائيل، ومنهم من قال أن الساميين هم العنصر الهام لقوم

مخالفة فى زمن دخول إبراهيم عليه السلام لمصر. وتقول الموسوعة العربية الميسرة (الناشر: مؤسسة فرانكلين للطباعة والنشر 1953): أن اللفظ "هكسوس" هو إسم أطلقه المصريون على أولئك الغزاة الذين اجتاحوا بلادهم من أخلاط سامية آسيوية مختلفة حوالى عام 1730 ق.م. فأذوهم فى دينهم وأذلوهم، وظلوا يحكمون البلاد قرنا ونصف قرن.

ويقول المؤرخ فيليب فاراداي Phillip R. Varaday Sr أن الهكسوس :http://www.prvsr.com/median.htm والعبرانيين تربطهم صلات نسب ومصاهرة، كما أنه يتفق أيضا مع بعض المؤرخين من أن هناك علاقة وثيقة بين حكام الهكسوس وتسهيل دخول العبرانيين إلى مصر واستقرارهم فيها، كما يتفق مع ماورد في كتاب نايت ولوماس Knight & Lomas من أن إبراهيم عليه السلام كان من الهكسوس، وأنه وصل لمصر عام 1780 ق.م.، حبث سهلت زوجته سارة (كما يقول) دخوله لقصر فرعون بعد أن رغب الفرعون الإختلاء بها، وأن طمع فرعون مصر في سارة ورغبته الإختلاء بها جعله يحسن معاملة إبراهيم عليه السلام، ويمنحه الكثير من العطايا والهدايا، ومن هذه العطايا كانت السيدة هاجر وهي أميرة أسيرة عنده.. وقد كذب إبراهيم عليه السلام حين أعلن لفرعون مصر أن سارة هي أخته وليست زوجته لكي لايصطدم مع رغبة الفرعون بها معتقدا أن الله كفيل بحمايتها.... ويعلم الله أن نفسى تتأفف من هذه الفرية الدنيئة التي اخترعها كاتب سفر التكوين وبعض المؤرخين اليهود. ويقول الدكتور محمد بيومي مهران في شأن تلك الفرية في كتابه (دراسات تاريخية من القرآن الكريم جزء 1 ص 136): أن تلك الفعلة لايقبلها إبراهيم عليه السلام على نفسه، كما لايرتضيها لعرضه أحط الناس، فضلا أن يكون ذلك نبى الله و خليله العظيم..

وإنى والله أتعجب أشد العجب عندما يسمح علماء المسلمين لأنفسهم نقل هذه الفرية الحقيرة عن سيدنا إبراهيم وزوجته سارة ويسجلوها بلا وعي في مؤلفاتهم عن قصص الأنبياء.. وكأنها حقيقة مسلم بها لمجرد أن التوراة هي مرجعها.. هذا رغم علمهم أن التوراة الأصلية قد ضاعت عند السبى البابلي، فأعاد أحبار اليهود كتابتها وتأليفها من خيالهم وذاكرتهم المريضة، فزادوا عليها كما أنقصوا منها على مر العصور والأيام لكي تتوافق مع أطماعهم وأهوائهم. واعترف الكثير من اليهود بذلك، ويكفينا نحن المسلمون ماأكده الله تعالى لنا في تنزيله الحكيم، حيث أكد تحريف التوراة "يحرفون الكلم عن مواضعه"، كما أكد النسيان " ونسوا حظا مما ذكروا به " (المائدة 13)، كما أكد الله إغفال اليهود ذكر بعض الأحداث واصطناعهم للبعض الآخر من خيالهم المريض لكي تتفق مع ضلالاتهم "فويل للذين يكتبون الكتاب بأيديهم...." (البقرة 79). ومع ذلك، فقد اقتبس المؤرخون الإسلاميون وكتاب التفاسير من التوراة دون حذر، فغصت للأسف كتب التفاسير وكتب التاريخ الإسلامي بالإسرائيليات والأساطير التي دسها أدباء اليهود على التوراة الأصلية.

## ما نستفيده من هذه المقال هو الآتى:

- 1- أن اللفظ "هكسوس" هو إسم أطلقه المصريون على أولئك
   الغزاة الذين اجتاحوا بلادهم.
- أن الهكسوس والعبر انيين تربطهم صلات نسب ومصاهرة.
- 3- أكد القرآن الكريم نسيان اليهود لحظ من كتابهم وتاريخهم فنتج عن ذلك تحريف التوراة سهواً وعمداً عندما أراد أحبارهم إعادة كتابتها بعد ضياع التوراة الأصلية أيام السلب البابلي.
- 4- فقد اقتبس المؤرخون الإسلاميون وكتاب التفاسير من التوراة دون حذر، فغصت للأسف كتب التفاسير وكتب التاريخ

الإسلامي بالإسرائيليات والأساطير التي دسها أدباء اليهود على التوراة الأصلية.

# فرعون مصر في كتابات المؤرخين المسلمين 239؛ رؤية جديدة

#### د. عمرو عبد العزيز منير - مصر moneeraziz@hotmail.com

- مَنْ يكون فرعون مصر هذا الذي شغل فكر العالم كله ,
   وشغل فكر التاريخ بجملته؟
- مَنْ يكون هذا الفرعون الذي لم نكتشفه عندما بزغ فوق
   جسر التاريخ فقط، ولكن سمعنا عنه قبل أن يكتب التاريخ سطراً من
   حياته؟
- مَنْ يكون هذا الفرعون الذي قال: "أليس لي ملك مصر وهذه الأنهار تجري من تحتى "الزخرف/51?
- من يكون هذا الفرعون الذي رآه الوجدان الشعبي للناس
   بصورة مغايرة عما رآه المفسرون في القرآن والقصص الديني؟

\*\* حين اندثرت الحضارة المصرية القديمة، وحلت محلها حضارات أخرى، فإن الأثار المبهرة التي خلفتها تلك الحضارة الزائلة دفينة في الرمال وبطون الجبال وبين طبقات الطمي المتراكمة، ما زالت تكتشف يوماً بعد يوم، وما زالت حتى الأن ذات قدرة سحرية فائقة على إبهار المؤرخين والذين سجلوا وذكروا قصصاً كثيرة عن الفراعنة الذين كانوا يحكمون مصر، وعن حياة وعادات وتقاليد المصرين التي كانوا يعتبرونها غريبة عن تقاليدهم وما اعتادوا عليه، كما ذكروا أيضا الكثير من الأساطير والخرافات التي لا تصدق عن مصر وحضارتها التي ارتبطت بالفراعنة، وهم ملوكها القدماء، الذين توارت شخصيتهم بين الأسطورة والتاريخ.

وكانت كثيرة هي الجهود التي بذلت من جانب المؤرخين؛ للتعرف على فراعنة مصر القديمة، فكانت جهودهم أقرب إلى

http://www.odabasham.net رابطة أدباء الشام 239

تلقب به رجلاً عربيا كان يعرف بـ "الوليد بن مصعب" كما خلعت أسماء عربية على معظم فراعنة مصر، وهو ما يكشف لنا عن أن الوجدان الشعبي العربي قد شغل بقصص فرعون حيث كان معروفاً لدى العرب قبل الإسلام، حين كان القصص أحد مكونات التاريخ الشفاهي العربي، وكانت قصص فرعون وعاد وثمود تنتقل بينهم بالتواتر، وعندما لم تشبع روايات الإخباريين حاجات وجدانهم، راحوا يضيفون من تصوراتهم ومورثاتهم إلى هذه الأخبار متأثرين بالروح العربية ونزوعها لتعريب الكلمات والأسماء والأحداث.

أشار ابن زولاق إلى الارتباط فيما يتعلق باللقب فقال: "واختلف فيه، فقيل: كان من العماليق، وقيل: كان من القبط ويكني أبا مرة، وهو الوليد بن مصعب، وهو أول من خضب بالسواد لما شاب، دله علية إبليس، ولعظم شأنه وعتوه ذكره الله في خمس وعشرين سورة من القرآن..." [12]. هذا التشويش والارتباك فيما يتعلق بلقب فرعون شمل أيضا الحديث عن أصول هؤلاء القراعنة وعدهم وكان ذلك مرتعاً لخيالات المؤرخين وتخميناتهم كقول المسعودي: "وكان ذلك مرتعاً لخيالات المؤرخين وتخميناتهم كقول المسعودي: "من الفراعنة، وغيرها؛ اثنان وثلاثون فرعوناً..." [13 أما صاحب الاستبصار فيشير إلى أن: "الفراعنة سبعة وهو كان أولهم - يقصد فرعون إبراهيم لا وقيل أنما سمي فرعون لأنه أكثر القتل" [14]. واتفق معه الإسحاقي بقوله: "وقد ملك مصر سبعة من الكهنة ولهم واتفق معه الإسحاقي بقوله: "وقد ملك مصر سبعة من الكهنة ولهم الأعمال العجيبة والأمور الغريبة " [15].

وأورد ابن إياس نقلاً عن وهب بن منبه: "أن الفراعنة الذين ملكوا مصر كانوا ستة؛ فأولهم فرعون إبراهيم الخليل u، كان اسمه طوطيس" [16].

أما التلمساني فقد اختص الفراعنة من الملوك بالأنبياء فقط. وجعل الفراعنة وقفاً عليهم بقوله: "الفراعنة ثلاثة؛ أولهم: سنان الأشل صاحب سارة، كان في زمن الخليل بمصر. الثاني: الريان بن

الوليد، وهو فرعون يوسف u، الثالث: الوليد بن مصعب، وهو فرعون موسى ..."[17].

حاول المؤرخون والرحالة الإيغال في زمن فراعنة الأنبياء، والاعتماد على حقائق ملموسة بشأن تلك الفترة، ولكن كانت تعوزهم الأدلة والحجج، فاعتمد فكرهم على النقل من الأقدمين، ثم على الأخبار المتواترة في المجتمع، فإذا بالأسطورة فتتسرب فتزيد وتبالغ، وتصور ما تعرض له الأنبياء، وتاريخ نضالهم مع قوى الشر والإنكار فجاءت صياغة هذا الموروث؛ صياغة قصصية في زمن لم يكن القصص فيه قد انفصل عن التاريخ، فامتزجت الأسطورة بالتاريخ وتوارى فراعنة مصر بين ركام الخرافة.

من هؤلاء الفراعنة الذين شغلوا فكر المؤرخين في سياق حديثهم عن مصر "فرعون إبراهيم" حيث نسج الخيال الشعبي حوله أساطير جمة تصوره في الطور الأول من حياته بالملك العاتي والظالم، ثم تحوله في الطور الثاني من حياته؛ ملكاً صالحاً عادلاً وواصلاً لرحمه، تقول الروايات: "حكى أن إبراهيم ١٤ كان قادماً مع (سارة) إلى مصر، حدثت النفس الأمارة بالسوء، الملك الجبار (طوطيس)، بأن يمد يده إلى (سارة)، ويراودها عن نفسها، فشل الله سبحانه وتعالى يده في الحال. ودعا إبراهيم الخيراً أن يعيد الحياة إلى يده، فاستجاب الرب دعاءه، ولكن نفسه الأمارة بالسوء، حملته مرة أخرى على اغتصاب (سارة) ومحاولة التعدي عليها، فشلت يداه مرة أخرى، وقد عفا عنه إبراهيم هذه المرة، ودعا له بالشفاء، فبرئت يداه، وهنا اعترف الملك طوطيس بنبوة إبراهيم الخليل ناطقا بالشهادة (لا إله إلا الله إبراهيم خليل الله) فصار مسلماً". [18]

وتمضي الرواية التاريخية لتقول أن فرعون إبراهيم قد وهب إبراهيم السيدة هاجر، التي ولد له إسماعيل ١١، وحباً في لقاء إبراهيم وسارة: "عمد إلى فتح الجبال تجاه بني سويف، وتمهيد الطريق إلى مسافة ثلاثة أيام، حتى بحر السويس، حيث أجرى النيل

أعلم..."[23]. وأمدنا الموروث الشعبي برواية منسوبة إلى عائشة ? اقالت عائشة ؟: أقام فر عون بمصر أربعمائة سنة. ولم يكن من أولاد الملوك وإنما أخذ ملك مصر بحيلة" [24]. وعلى لسان عمرو بن العاص أورد المؤرخون رواية تقول: "اختلف أولاد الملوك بمصر فيمن يكون الملك، فرضوا بمن يحكم بينهم، وأن يكون من يطلع من الفج، فطلع فر عون راكباً.. وسألوه الحكم بينهم.. فقال لهم: "قد اخترت نفسي أن أجلس وأوطئ لكم الأمر..." [25]. وقيل أن ": فر عون كان عطاراً بإصبهان، فركبه الدَّينُ وأفلسَ، فخرج منها هاربا.. فأتى مصر.. ثم سار في الناس سيرة سنة، وكان عادلاً سخياً، يقضي بالحق ولو على نفسه، فأحبه الناس فتوفى الملك فولوه عليهم"[26].

ما يهمنا في الروايات السابقة؛ هو أن صعوبة الوصول والإحاطة بحقيقة فرعون مصر وأصله، جعلت المؤرخين والرواة في حيرة دفعتهم إلى الهروب من المأزق، بمقولة "والله أعلم" واختلق الموروث الشعبى بعض الروايات ونسبوها إلى كبار الصحاب الإضفاء المصداقية على ما يقولونه، كما أوضحت لنا رؤية الناس لفراعنة مصر، وما يجول بخاطرهم فجاء فرعون في المخيلة الشعبية بصورة مغايرة عما جاء به في النصوص الدينية. حيث وجدناه ملكاً عادلا جاء بإرادة الناس ولم يكن جباراً شقياً، استعارت بعض الروايات ملامحها من نسيج السيرة النبوية في تلميح إلى قصة احتكام سادة العرب في أمر وضع الحجر الأسود عند بناء الكعبة فاحتكموا إلى الرسول الأكرم R، كذلك الأمر مع فرعون واحتكام الناس إليه، وكيف أن الخيال الشعبى قد استعار هيكل السيرة النبوية دون المضمون فيما يتعلق بتلك الحادثة. مما يدلنا إلى أي مدى تأثر الوجدان الجمعي بسيرة النبيR التي ظلت سيرته R أبرز شخصية أساسية في الأداب الشعبية العربية لكونه البؤرة النورانية المباركة، التي يلتقي عندها العديد من فنون الأدب الشعبي، والواضح أن الكثير من الروايات التي صاغها الوجدان الشعبى حول فرعون مصر، في بعضها صدي لسيرة

وكرامات الأنبياء أو محملة بإشارات من قصصهم التي لم تزدهر وتنمو وتنضج إلا في ظلال القرآن الكريم.

وحلق الخيال الشعبي بعيداً فيما يتعلق بحادثة غرق فرعون موسي والتي ورد ذكرها في القرآن الكريم فيقول ابن عبد الحكم نقلاً عن عدة رواه:" أقبل فرعون حتى انتهي إلي الموضع الذي عبر منه موسي لل وطرقه علي حالها. وكان فرعون يومئذ علي حصان وأقبل جبريل لاعلي فرس أثني في ثلاثة وثلاثين من الملائكة، فتفرقوا في الناس، وتقدم جبريل لل فسار بين يدي فرعون وتبعه فرعون وصاحت الملائكة في الناس الحقوا الملك، حتى إذا دخل آخرهم ولم يخرج أولهم التقي البحر عليهم فغرقوا فسمع بنو إسرائيل وجبة حين التقي. فقالوا: ما هذا؟ قال موسي: غرق فرعون وأصحابه فرجعوا ينظرون فألقاهم البحر علي الساحل"[27]. فحين أشار القرآن الكريم إلي فرعون موسي وقومه وما حاق بهم من عذاب بسبب عصيًا نهم وإنكار هم للحق أشار إلي ذلك بصفة إجمالية، دون اللجوء إلي تفاصيل حقيقة، كان الهدف من ذلك استخلاص الحكمة والموعظة لتقوية الإيمان وتعميقه في قلوب الناس.

ولكن الرواة تزيّدوا وأضافوا ولجأوا إلى تفاصيل لم يشر إليها القرآن ومثال ذلك حين: "ألجم فرعون الغرق، قال: أمنت أنه لا إله إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل، فجعل جبريل U يدس في فيه من طين البحر، ويقول: الآن وقد عصيت، وقبل وكتب من المفسدين " [28].

وظلت الذهنية الشعبية تبحث عن السطور المفقودة في حياة فرعون موسي وتنقب عن الشخصيات الثانوية كي تكتمل الحبكة الفنية لديها مثال ذلك قولهم أن: " من حكمة الله وحسن تقديره، أن كان والد سيدنا موسي هذا بواب قصر فرعون كما أن والدته كانت من جملة نساء الحرم الخاص" [30].

و هكذا؛ فإن القراءة الشعبية لتاريخ فراعنة مصر، كانت تحتوي في عناصر ها على مسائل أخرى شغلت الضمير الجمعي ووجدتها فرصة

لأن تطرحها في إطار رؤيتها الشعبية للأحداث في سياق بحثها المستميت عن العناصر المنسية والناقصة في الحدث التاريخي.

على جانب آخر لعب الحلم دوراً بارزاً في التأريخ لحياة الفراعنة، وما يتعلق بأحداث حاسمة في تاريخ مصر، فالحلم كان ولم يزل منبعاً فياضاً للأسطورة طوال تاريخه، ومصدراً ثرياً لإلهاماته المتواترة على مستوى الشرق والغرب، رغم اختلاف منطق استخدامه من قبل كلّ منهما. فضلا عما كان للأحلام من دور - كقوالب فنية - في تشكيل القصص الشعبي المرتبط بفراعنة مصر القدامي مع تفاعل المؤثرات الدينية على الأخبار التاريخية التي وجدت طريقها إلى كتابات المؤرخين بعد تحويرها وإعادة صياغتها.

يقول ابن إياس وغيره من المؤرخين: "أن فرعون رأى ثلاثة أحلام في الليلة الأولى؛ سمع في الحلم هاتفاً يقول له: "ويلك يا فر عون، قد قرب زوال ملكك، ويكون على يد فتى من بنى إسرائيل". وفي الليلة الثانية؛ رأي في منامه وكأن شابا دخل عليه وهو يركب أسداً عظيماً، وبيده عصا يضرب بها رأس فرعون، وفي الليلة الثالثة؛ رأى نفس حلم الليلة الثانية، ولما جمع الكهنة، أخبروه بولادة مولود لبنى إسرائيل، يسلب ملكه، وأشار عليه وزراؤه بأن يحضر إلى قصره كل امرأة أوشكت على الولادة تلد هناك، فإن كان المولود أنثى استحياها، وإن كان ذكراً قتله.." [30]. وقد ذكر الإخباريون المسلمون هذا الحديث على خلاف طفيف فيما بينهم والتي لم تكن تلك الأخبار سوى تنويعات على قصة التوراة إذ يعد العهد القديم المصدر المبكر الوحيد الذي ورد فيه ذكر موسى وفرعون، أما المأثورات المتأخرة حول شخصية فرعون موسى والتي وردت في أعمال المؤرخين، فيبدو أنها لم تكن سوى مجموعة كبيرة من الأساطير التي أعادت كتابة التاريخ الذي قدمه العهد القديم والإشارات الواردة بالقصص الديني، فقد ورد في الأساطير اليهودية ـ خارج العهد القديم - وتسربت إلى كتب التاريخ: "رأى فرعون في منامه؛ أنه بينما كان جالساً على عرشه دخل عليه كهل، في يده ميزان، فعلقه أمام فرعون، وأتى بكل شيوخ مصر، وأمرائها وكبرائها ووضعهم في كفة الميزان الأولى، ثم أخذ كبشاً أبيض اللون، ووضعه في الكفة الأخرى، فرجحهم الكبش، واندهش فرعون لهذا المشهد. وتساءل عن السبب وعندما استيقظ، دعا جميع عبيده، وقص عليهم حلمه فخافوا، لكن أحد خصيانه أخبره بأن شراً عظيما يتربص بمصر، حيث يولد في إسرائيل ولد يخرب جميع أرض مصر، وأشار على فرعون بأن يصدر أمراً بقتل كل مولود ذكر يولد في بنى إسرائيل" [31].

وبالمقارنة بين ما كتبه المؤرخون فيما يخص فرعون موسى نجد أنه قد ورد عنصر النبؤة - كأحد سمات الأسطورة - في العديد من قصص الإخباريين المسلمين وفي بعض الأساطير الإسرائيلية، وقد اتخذت النبؤة في هذه القصص والأساطير شكلين: إما إخبار الكهنة والسحرة والعرافين فرعون بولادة مولود في بني إسرائيل، وإما الأحلام [32]. فيذكر المسعودي: "أن أهل الكهانة والنجوم والسحر أخبروا فرعون أن مولودا سيولد في بني إسرائيل ويُزيل ملكه ويحدث ببلاد مصر أموراً عظيمة.." [33]. ويذكر المقريزي: "أيضا، أنه عندما أخبر العر افون فرعون بميلاد ذلك الطفل، منع بني إسرائيل من المناكحة لمدة ثلاث سنين..." [34]. ويذكر ابن كثير: "أن فرعون رأى في منامه وكأن ناراً أقبلت من ناحية بيت المقدس فأحرقت دور مصر وأهلها ولم تضر بني إسرائيل.. فأمر فرعون بقتل الغلمان.." [35].

جدير بالذكر. أن الخيال الشعبي قد استعار هيكل تلك الروايات ووظفها في سيرة إبراهيم الخليل U، حيث كان مولد إبراهيم U في عصر الملك النمرود، الذي عُرف بكفره وعصيانه، وحذره المنجمون من أنه سيولد في بلده هذا العام؛ غلام يغير دين أهل الأرض وأن النمرود: "رأى في منامه كوكباً طلع فذهب منه نور الشمس والقمر حتى لم يبق لهما ضوء، فقال الكهنة: هو مولود يولد في هذه السنة

يكون هلاك أهل بيتك على يديه.." [36]. لتستعين الرواية في سرد سيرة إبراهيم U بالأحداث التاريخية، التي يدعمها النص الديني، تملأ ما تجده من فراغ تاريخي بروايات خيالية أو قصص تعليلية تكشف عن رؤية الجماعة الإنسانية لتاريخها وذاتها، خاصة مع ميل الشعوب عامة إلى قصص حكايات المعجزات والاستماع إليها. فلا غرابة أن تنتزع من سيَّر الأقدمين تلك الأخبار التي تشير إلى المعجزات والنبوءات فينميها القصاص الشعبي ويفرد لها قصصاً مستقلة

المزج التاريخي المشوق، والتداخل بين التصور الديني والتصور الأسطوري لشخصية فرعون مصر. استمر في كتابات المؤرخين المسلمين في إفلات مثير من قيود الزمان والمكان، حيث يبدو هذا واضحا فيما رواه المؤرخون عن فرعون مصر المدعو "كلكن الجبار" الذي كان يعقد التاج على رأسه، وكانت دار مملكته منف. وكان نمرود جباراً شديد البأس، وكان ملكه بالعراق، وكان قد أوتي قوة وبطشا، فغلب على أكثر الأرض فأراد أن يستوزر كلكن الملك، وبعث إليه في ذلك، فخافه كلكن وأجابه إلى ذلك، ووجه إليه أنه يريد وبعث إليه في ذلك، فخافه كلكن وأجابه إلى ذلك، ووجه إليه أنه يريد أن يلقاه منفرداً من أهله وحشمه؛ ليريه من حكمته وسحره، فسار النمرود إلى موضع يلقاه فيه كلكن فأقبل كلكن، تحمله أربع أفراس ذوات أجنحة، وقد أحاط به نور كنار، وهو في صورة مهيبة، فدخل بها وهو متوشح تنيناً عظيماً والتنين فاغر فاه، ومعه قضيب آس، فكلما رفع التنين رأسه ضربه بالقضيب الذي بيده، فلما رأى النمرود ففعل." [37].

هذه القصة الخيالية تحمل ظلا من الفرضية القائلة: أن الحاكم الذي كان يجمع ما بين السلطة الزمنية والسلطة الروحية في المجتمع يمارس السحر، يتراءى لعامة الناس كمتبحر في أسراره وطقوسه، ليخلق حول شخصه أسطورية سحرية تضفي عليها صفات بطولة أو

- على الأقل - تجعله شخصية مبرزة مرغوبة ويخشى بأسها [38]. ونجد أن شخصية فرعون مصر ظلت تشغل حيزاً لا بأس به في الكتابات التاريخية التي تناولت فضائل وتاريخ مصر القديم. كما أن الرواية السابقة قدمت لنا الصورة التي شاعت في المجتمع المصري عن فكرة "المخلوقات العجيبة من طير السماء أو وحش الأرض أو الماء " و التي تكشف لنا كيف ربط الخيال الشعبي بين هذه المخلوقات وبين الحاكم الديني والسحر، فالحاكم الديني أو الساحر يستطيعان بحكم قو اهما السحرية و الدينية أن يستدعيا "التنين الوحش" لتدمير من يريدان . أو لإخافته شخصاً كان أو ربما مدينة .. وهذا يبدو طبيعياً طالما ربط الخيال الشعبي بين هذه المخلوقات وبين الحاكم الديني الذي يمتلك قوى سحرية ومعجزات أو كرامات يسخّر بها قوى ما فوق الطبيعة أو يسخّر بها المخلوقات الضارة المدمرة والتي ترعب الإنسان وتذهب بلبه وتنال منه ومن شجاعته ومن وجوده كله والتي تصبح خدماً لمن يملك الطلسم الذي يتحكم فيهم أو من يعرف الاسم الذي مكن لسيدنا سليمان U أن يتحكم في قوى الطبيعة من رياح وأمطار , وعلى قوة المعرفة التي جعلته يعرف كل اللغات بما فيها لغات الطير والحيوان والهوام أيضاً وحين سُرقَ كتاب السحر من تحت إيوانه تعلم منه السحرة والكهنة الكثير من الأسرار وامتلكوا الكثير من القوى التي أعارتهم في كثير من الحكايات - القدرة على التحكم في الطبيعة والجان والحيوان كـ (التنين). هذا الحيوان الأسطوري بما مثِّلهُ من شخصية هامة في الحكايات الفولكلورية، والأساطير التي صاغت فيها الأجيال؛ معتقداتها وصنوف رعبها وتشوفها وتصوراتها عن الكائنات القوية والقوى الخفية الكامنة وراء ظواهر العالم المرئي وغير المرئي، ومن النسيج المتراكب والمتشابك المتداخل من الحكى الفولكلوري، والإبداع الأسطوري الذي ظل يتناقل شفاهاً من جيل إلى جيل.

# ونستفيد من هذا المقال الآتي:

- 1- كانت كثيرة هي الجهود التي بذلت من جانب المؤرخين؛ للتعرف على فراعنة مصر القديمة، فكانت جهودهم أقرب إلى الأساطير منها إلى التاريخ في بعض موضوعاتها.
- 2- الموروث الشعبي المتعلق بفرعون مصر الموسوم بالكفر والطغيان في القرآن يتعاطف كثيراً مع فرعون، ويضفى عليه بعض الصفات المحببة لنفوس العامة في مصر.
- 3- الرواة تزيّدوا وأضافوا ولجأوا إلى تفاصيل لم يشر إليها القرآن.
- 4- إن الكثير من الروايات التي صاغها الوجدان الشعبي حول فرعون مصر، في بعضها صدي لسيرة وكرامات الأنبياء أو محملة بإشارات من قصصهم.
- 5- اختلق الموروث الشعبي بعض الروايات ونسبوها إلى كبار الصحاب لإضفاء المصداقية على ما يقولونه، فجاء فرعون في المخيلة الشعبية المصرية بصورة مغايرة عما جاء به في النصوص الدينية.

مصادر بحث د. عمرو عبد العزيز منير سيجدها القاريء في موقع المقال على الإنترنت

#### جبل البركل.. دجو وااب.. الجبل المقدس

#### Posted on August 20, 2015 by civicegypt

#### خالد زكي

كما نعلم جميعاً أنَّ (الدولة) الكيميتية ممتدة من منابع النيل الى المصب، وسوف نصعد سوياً فى هذا المقال الى اقليم هام جداً لدى الحضارة الكمتية العظيمة وهو إقليم كمت العليا (السودان حاليا)، بالتحديد منطقة نبتة بالقرب من الشلال الخامس. كما وضحنا من قبل إنَّ الانسان المصري يتناغم دائماً مع الكون ويتاخذ ماتحتويه الطبيعة مصداراً لالهامه فهو دائماً فى محاكاة مع الطبيعة.

# أهمية نبتة الاستراتيجية:

لم تكن نبتة في الغالب، بموقعها على الضفة اليمنى للنيل بحوالي 40 كيلومتر أسفل الشلال الرابع، ذات أهمية ميناء نهريا ذلك ان التيار هناك كان سريعاً للغاية بحيث يجعل الإبحار غير عملى. يبدو ان أهميتها تجسدت في موقعها عند نقطة العبور النهرية للطريق البري الذي يربط منطقة الشلال السادس بالشلال الثالث. كانت ولا شك معبراً نهرياً ومحطة جمركية هامة، تجمعت فيها وخزنت البضائع الأفريقية المختلفة قبل الإرتحال شمالاً الى كمت السفلى (مصر)

مع الوقت، أخذت أهمية نبتة الإستراتيجية في التراجع أمام أهميتها الطقوسية، المشتقة من جبل البركل.. سمى المصريون الصخرة دجو – وااب {الجبل الطاهر او المقدس} وحددوه بوصفه مكان الإقامة للهيئة البدئية للنتر آمن. آمن اجدادنا بأن جبل البركل هو مقر تقديس آمن مانح السلطة الملكية.. الناظر الى (جبل البركل) يجده ينتصب في قعر انحناء النيل العظيم.. حيث يبقى نهر النيل محيطا به من جهات ثلاث:

## اهمية النتر آمن وتجلياته:

سمة لافتة للإنتباه في طبيعة آمن – أو آمون- كانت هي قدرته على إمتصاص هويات وكينونات النترو الأخرين في كينونته، التي كانت مختفية. لاسم آمن {المخفى}... فاعتبر اجدادنا العظماء ان كل نتر من النترو هو تجلية من تجليات آمن. مع الوقت، بالتالى، نال آمون هوية وكينونة آمن \_ رع الخالق البدئي ونتر الشمس الهليوبولسي. جعله هذا أبا للنترو... انه كان الشمس في كافة أشكاله الأخرى؛ رع، وحور آختى، وخبرى. امتزج آمون أيضا مع مين وأوزير، نتر الخصوبة والفيضان، واستولى على وظائفهما. كان آمون في ذات المظهر التناسلي، معروف باسم كاموتف، ثور والدته، مما يلمح الى قدرته في إعادة خلق ذاته أبنا لنفسه الملك (الذي كان هو الثور {كا} والذات الإلهية الثنائية {كا}. عندما يموت الملك، يمتزج مع النتر ليصبح بالتالى أبا لذاته {كا = فالوس = جداً أعلى}، تحبل به النتر موت {الأم}، التي كانت زوجة للنتر الي

## أهمية مقدسة بجبل البركل نسبة لشكله الشاذ:

لم يكن التل منعزلاً فحسب في وسط صحراء مسطحة وتميز بمنحدر صخرى شاهق، يبلغ ارتفاعه 90 مترا و200 مترا في الطول، ولكن ركنه الجنوبي الغربي علم ببرج هائل يقف منفصلا، يبلغ حوالي 75 مترا في الإرتفاع هذا الحجر الضخم الواقف على شكل عمود أو مسلة يحمل مظهر تمثال، لكن بلا شكل محدد، وقد يجوز تخيل أنه بالفعل كذلك. من جانب، يمكن النظر اليه بوصفه تمثالا لملك أو إله واقف، يلبس التاج الأبيض. ويمكن النظر اليه عضوا تناسليا منتصبا، ويمكن أيضا النظر اليه كوبرا منتصبة عموديا يضع التاج الأبيض على رأسه. تكشف الوثائق القديمة، عموديا يضع التاج الأبيض على رأسه. تكشف الوثائق القديمة، المكتوب منها والمصور، ان الصخرة قد تم تخيلها بكل تلك الصور

الأزمان ماقبل التاريخية. ولا بد وان اجدادنا كانوا قد تقبلوا أولوية الموقع وأقدميته، ذلك أنهم جعلوا آمون هذا المكان النتر العظيم لكل العصور، الواحد البدئي..

# اسطورة متداولة عن هذا الجبل المقدس:

وقصة هذا الجبل طبقا للأبحاث المتداولة هي عبارة عن اسطورة معقدة تحكي تاريخ المنطقة الممتدة من مدينة اسوان جنوبي مصر وحتى البركل حيث كان قدماء المصريين يعتقدون بأن الجبل هو نهاية الدنيا أو عالمهم الروحي، والآثار الموجودة على الجبل تدل انه كان قبلة رئيسية لتقديس آمن رع ويعتقد الناس ان (الإله) أمون هذا هو جبل البركل نفسه.

وتشير اسطورة متداولة إلى ان إحدى ملكات (بلاد) كمت قصدتها قوة شر وحاولت قتلها ونجت الملكة بنفسها وهاجرت إلى الجنوب لتستقر في منطقة الجبل وأتى أحد ملوك كمت يدعى امليتو لإرضائها وإرجاعها إلى مصر ورضيت ورجعت لكنها عادت مرة أخرى إلى الجبل وهذه تعرف حسب المؤرخين بأسطورة الرأس المقدس.

ويتشكل الجبل من مجموعة كتل تمثل ثلاثة مقرات ضخمة كانت عبارة عن معابد، أكبرها خاص بالملك أو النتر، والأخريات خاصات بزوجاته، وعلى قمة الجبل توجد كتلة صخرية أشبه بالإبرة وتتمتع بأهمية كبيرة وهي عبارة عن رمز للمليكة المقدسة، بالاضافة إلى معبد آخر بعيد يعرف بمعبد دوت، وهو كان قد خصص لولادة الملكات ليقمن داخله طوال فترة الحمل فيضعن بداخله.

وهناك رموز أخرى على الجبل من الحجر في شكل ثعبان يعرف بثعبان الكوبرا، وصورة لإنسان يعرف بقرص الشمس على رأسه تاج وكوبرا، أما هذه الأثار من حيث الأهمية فأهمها هو معبد



اعتقد المصريون بأن آمن النبتى سكن فى داخل الجبل، خلف المنحدر الصخرى الشاهق، مخفياً عن الرؤية القاتلة. شيدوا كذلك برابى (معابده) وأيضا معابد النترو الآخرين المرتبطين به مباشرة أمام المنحدر الصخرى الشاهق، مع محاورها متجهة الى الجبل. فى الأزمان اللاحقة سيكون هناك معبدان كبيران شيدا أمام جبل البركل، الأول مكرس للهيئة الجنوبية لآمن والآخر لهيئته الشمالية. الوضع نفسه يصح بالنسبة لطيبة، مع معبد الكرنك مكرساً للهيئة الجنوبية.

# جبل البركل وتتويج الاحرار (الملوك):

يبدو ان جبل البركل كان المركز الرئيسي للتتويج الملكي والطقوس الملوكية. لقرونٍ حضر كل ملكٍ جديدٍ الى جبل البركل لتعزيز شرعيته وتتويجه عن طريق النتر الذي يسكن داخل الجبل،

كما فعل بالتحديد الملوك في عصر المملكة الحديثة. على إمتداد فترة حكمهم قام كل ملك باستشارة الوحي الإلهى في شئون الدولة وإدارة الحرب. حتى وقت مبكر من القرن الثالث ق.م. يقال بأنَّ الوحي نفسه كان يقوم بإخطار الملك عن طريق رسالة بموعد إنتهاء فترة حكمه! سافر الملوك مسافة 230 كيلومتر من مروى الى نبتة ليدفنوا في أهرام شيدت لهم عبر النهر بمواجه جبل البركل في نوري، آخذين في الحسبان وجود معبد في الوادي، غالباً لغرض التحنيط. يجوز للمرء ان يفترض ان معظم الملوك قاموا بالرحلة الى الجبانة وهم لازالوا أحياء.

#### حكاية نقش:

تصور المصري القديم ان جبل البركل بمملكة نبتة هو موطن (الإله) آمون المُقدِّس، فنجد فيه نقشاً يصور الملك رعمس الثاني وهو يحرق البخور وهو يمسك بعصا الخرب او السخم حتى يتمتع المقدم له القرابين بالقرابين المقدمه له، وامامه مائدة قرابين ونجد الالهة نخبت على شكل الرخمه ويتدلى من مخالبها رمز الشن لحماية الملك، وهذه القرابين مقدمة للاله آمون وهو جالس على عرشه داخل جبل البركل- جبل امون المقدس - ويمسك بيديه علامات الواس والعنخ رموز السلطة، ويُزينُ الجبلَ من اعلى حيات الكوبرا للحماية، وتخرج من عرش آمون حيَّة كوبرا عملاقة وتلبس تاج الوجه القبلى. (انظر في ألبوم الصور)

# تأثر الكوشيين بآمن او آمان او آمانى:

كانت (بلاد) كمت هى الام وهي الشمس، وكل اقليم مصري يسبح فى فلكها. تاثر الكوشيين بالنترو وأصبحوا يتناغمو مع الطبيعة مثل اجدادهم فى كل (بلاد) كمت، ففي الاسر الحديثة أتخذ النتر الرئيس لدى المرويين هو آمون أو آمان او آماني. قدسً

الكوشيون (الإله) آمان منذ عهد أسرة كرمة. تقديس آمان (لمدة) طويلة الأمد في كوش قد تفسر وضعه العالي على امتداد (المملكة) المروية. قد يفسر هذا تأسيس معابد ضخمة لأمان في كل من جبل البركل ومروي.

(هذا وقد) كان مركز تقديس آمان في نبتة. ارتبط آمان الإله المخفي بالملكية المروية وكنتيجة (لذلك) وُجدت معابد له في مدينة مروى، ونبتة، وكوة.

# من أشهر المواقع الأثرية في محيط وبداخل الجبل المقدس

مدينة الملك بعانخي القديمة بر عنخ آمن رع - معبد امون رع - والكهف الموجود في الجبل يحمل على سفحه وفي جوفه أساطير وحقائق واسرارا صامتة وغامضة تماماً بنقوش هيروغليفية... ويوجد بها معابد متعددة وأهرامات نصبت على الطراز الكمتي، ومحاكاة مع النترو المعروفيين لدى طيبة ... تحاصرها الرمال من كل جانب، كما يوجد معبد للنتر موت بجزئه المنحوت في باطن الجبل، فضلا عن قصور أشهرها قصر الملك نتكامني.

حدث فى عام 24 قبل الميلاد أن هوجمت نبتة، ودُمرت، وسُويت بالأرض عن طريق الجيش الرومانى. يبدو ان هذا الحدث هو الذى حث على آخر عملية ترميم لمعابد البركل عن طريق الثنائى الملكى المروى نتكامانى وأمانى تارى فى القرن الميلادى الأول.

المؤسف أنّه بعد حكمهما الثنائي، فإننا لا نعرف شيئا عن الموقع أو استخدامه المستمر. تاريخ الموقع في العصرين المروي المتأخر وما بعد المروي (حوالي 100- 600 ميلادية) غامض. بعد تأسيس المملكة الدنقلاوية المسيحية المغرة، ضئمت نبتة القديمة ومعابد جبل البركل الى قرية مسيحية...

# يستفاد من هذه المقالة الآتي:

- 1- كان المصريون القدماء يسمون جبل البركل باسم "تاج الأرضين".
- 2- تاريخ هذا الجبل عبارة عن حقائق واساطير معقدة تحكي تاريخ المنطقة الممتدة من مدينة اسوان جنوبي مصر وحتى البركل حيث كان قدماء المصريين يعتقدون بأن الجبل هو عالمهم الروحي ونهاية الدنيا.
- 3- ما زال جبل البركل والكهف الموجودة فيه تحمل أساطير وحقائق واسراراً صامتة وغامضة تماماً بنقوش هيروغليفية تحتاج لفك طلاسمها.
- 4- حدث فى عام 24 قبل الميلاد أن هوجمت نبتة، ودُمرت،
   وسُويت بالأرض عن طريق الجيش الرومانى.
- 5- كانت بلاد السودان القديم هي الام وهي الشمس، وكل اقليم مصري يسبح في فلكها.
- 6- تصور الإنسان المصري القديم أنَّ جبل البركل بمملكة نبتة هو موطن الإله آمون المُقدَّس عندهم.
- 7- كان جبل البركل هو المركز الرئيسي للتتويج الملكى والطقوس الملوكية في المنطقة لعدة قرون.
- 8- تصور المصريون القدماء أنَّ جبل البركل امتداداً بعيداً للكرنك واعتقدوا أنَّ كِلا الموقعين: البركل والكرنك، كانا بمثابة تجليين أحدهما للأخر.
- 9- يوجد على الجبل نحت من الحجر في شكل ثعبان يعرف بثعبان الكوبرا، وأيضاً توجد صورة لإنسان يعرف بقرص الشمس على رأسه تاج وثعبان الكوبرا.

# الختام

وفي الختام نردد مع الإمام الزمخشري دعاءه الذي يقول فيه:
يا من يرى مد البعوض جناحها \*\*\*
ويرى مناط عُروقها في نحرها \*\*\*
والمحَ من تلك العظام النُحَّل والمحَ من تلك العظام النُحَّل ويرى خريرَ الدم في أوداجها \*\*\*
متنقلاً من مفصلٍ في مفصلِ ويرى الجنينَ ببطنها \*\*\*
في ظلمة الأحشاء بغير تمقُّلِ ويرى مكان الوطء من أقدامها \*\*\*
في سيرها وحثيثها المستعجلِ في سيرها ودونها \*\*\*
ويرى ويسمعُ حسَ ما هو دونها \*\*\*
في قاع بحرٍ مظلمٍ متهولِ في قاع بحرٍ مظلمٍ متهولِ ما كان منّى في الزمان الأول

{وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَـهَا آخَرَ لاَ بُرْهَانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ ٱلْكَافِرُونَ} {وَقُل رَّبِّ ٱغْفِرْ وَٱرْحَمْ وَأَنتَ خَيْرُ اللهِ لاَ يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ} الْعَلْمِينَ} 240 فاشهد ألا إله إلا الله شهادة ألقى بها ربي، ويُغفرُ بها ذنبي رحمة من عنده الواحد الأحد، الفرد الصمد، والحمد لله رب العالمين الذي بنعمته تتم الصالحات، وقل ربي زدني علماً.

240 القرآن الكريم، سورة المؤمنين، آية 117-118

# المؤلف في سطور



# تاريخ ومكان الميلاد:

10 رمضان 1380 هـ الموافق الأحد فبراير 1961م بمدينة شندي

#### المؤهلات العلمية:

ماجستير في ادارة مؤسسات التعليم العالي من جامعة كابلن بالولايات المتحدة الأمريكية.

بكلاريوس علوم سياسية من جامعة أيوا lowa بالولايات المتحدة الأمربكية

بكلاريوس صحافة واعلام من جامعة أيوا lowa بالولايات المتحدة الأمريكية

# خبرات العمل العام:

- رئيس اتحاد الطلبة المسلمين بجامعة أيوا بالولايات المتحدة
  - شارك في تأسيس عدد من المراكز الإسلامية بالولايات

#### المتحدة

- أسس وأدار عدداً من المؤسسات التعليمية بالولايات المتحدة
  - شارك في تأسيس عددٍ من منظمات المجتمع المدني

# بالسودان

- أحد مهندسي مبادرة أهل الله لاصلاح ذات البين في دارفور
   التى أصبحت مخرجاتها أساساً لإتفاقية الدوحة.
  - قدم في عام 1995 مشروعاً لمعهد الدراسات الاستراتيجية يدعو فيه لتأسيس مكتبة وطنية، ومكتبات ولائية، ومكتبات عامة، ومكتبات رئاسية.

#### الخبرات العملية:

- تقلب في عددٍ من الوظائف الإدارية غير الحكومية
  - يعمل في القطاع الخاص رجل أعمال.

#### النشاط الفكري:

- له كتاب "الحساب الفلكي وتحديد بداية ونهابة الشهور العربية".
  - له كتاب "الدستور الدائم: مقترح ومفاهيم"
  - له عدد من المخطوطات التي لم تنشر بعد.
- نشر مقالاتٍ وبحوثٍ متنوعة تجاوزت ال 130 في الصحف السودانية وشبكة الإنترنت.
  - لا ينتمي سياسياً لأي حزب، ولا جماعة، ولا مذهب من المذاهب.
  - له اجتهاداتٌ ونظراتٌ خاصة في مجال السياسية والفقه.

# مراجع الكتاب

- 1- القرآن الكريم
  - 2- التوراة
- 3- تفسير الطبري
- 4- تفسير الزمخشري
  - 5- تفسیر ابن کثیر
- 6- تفسير ابن عطية
- 7- نفسير البيضاوي
  - 8- تفسير القرطبي
- 9- تفسير السيوطي
- 10- تفسير مقاتل بن سليمان
  - 11- تفسير الشوكاني
    - 12- تفسير الرازي
  - 13- تفسير الألوسي
  - 14- تفسير ابن عاشور
  - 15- تفسير ظلال القرآن
- 16- تفسير الشيخ الشعراوي
  - 17- تفسير الشيخ طنطاوي
- 18- تفسير الشيخ حسن الترابي
  - 19- نفسير الكتاب المقدّس
- 20- السودان الوعي بالذات وتأصيل الهوية، د. أحمد الياس حسين
  - 21- مقالات منقولة من شبكة الإنترنت لأصحابها
- 22- الاكتشاف العظيم: الشواهد والدلالات البجاوية والفرعونية، عبد الله أوبشار
- 23- الأصل الأفريقي للحضارة: أسطورة أم حقيقة، Sheikh Anna Diop
  - ترجمة محمد السيد علي.
  - 24- لسان العرب لابن منظور
  - 25- المُعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، محمد فؤاد عبد الباقي
    - 26- مختار الصحاح، محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي

- 27- ابن فارس، معجم مقاييس اللغة
- 28- تاريخ قبائل البجة بشرق السودان، أ. بول ترجمة د. أوشيك آدم على
- 29- الإكتشاف العظيم: الشواهد والدلالات البجاوية والفرعونية، عبد الله أوبشار
  - 30- اليعقوبي، فتوح البلدان
- 31- تفسير القرآن الكريم، إذاعة أمدرمان، د. عبد الله الطيب، سورة الكهف
  - 32- مسالك الممالك، أبو اسحاق الإصطخري
  - 33- وكبيديا الموسوعة الحرة https://ar.wikipedia.org/wiki
  - 34- صفحة الباحثون المصريون على شبكة الإنترنت egyres.com
- 35- مصر العربية على الإنترنت

#### http://www.masralarabia.com

36- صحيفة الراكوبة الإلكترونية

#### https://www.alrakoba.net/news

- http://www.marefa.org -37 موقع المعرفة
  - 38- دائره المعارف الكتابية المسيحية
- 39- عبد الله سليم عمارة- القدس: التسمية والتاريخ والتراث
- Chancellor Williams, The Destruction of Black -40 Civilization, Third World Press, 1987

#### E-KUTUB

Publisher of publishers

Amazon & Google Books Partner

No 1 in the Arab world Registered with Companies House in England under Number: 07513024

> Email: ekutub.info@gmail.com Website: www.e-kutub.com

Germany Office: In der Gass 10, 55758 Niederwörresbach,

Rhineland-Palatinate

UK Registered Office: 28 Lings Coppice, London, SE21 8SY Tel: (0044)(0)2081334132